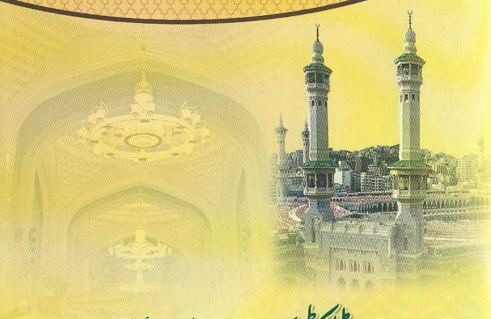
إئلام كااخلاقي اور روحاني نظام



والحرار العرفة

انجسن خدامُ القرآن سنده ( قرآن اكيدُّمى) كراچى



اشجسن خدامُ القرآن سندهُ ﴿ قرآنَ اكبيرُمي ﴾ كراچي

نام كتاب: اسلام كا أخلاقي اوررُ وحاني نظام

مقرر: وكاكثر كسدادا فدين

مرتب : اولیس یاشا قرنی

طبع اول : جمادى الثاني اسماه، جون 2010ء

زىراجتمام: شعبة مطبوعات ،قرآن اكيدًى ياسين آباد ،كراجي

ناشر : نظم كتبه ، أنجن خدام القرآن سنده (قرآن اكيري) كرا جي

نطع : القادر پر شنگ پر لیس کراچی:

021-32773652, 32723748

تعداد : 1100

ہریے : =/35 روپے

انجسن خدام القرآن سندك كراچي رجي

5840009: Publications (2)

www.quining

# اسلام كاأخلاقى اوررُ وحانى نظام

### والشراك وألماحد والمحارات

بانی شظیم اسلامی محتر م ذاکشر اسداراحد میشد نے "اسلام کانظام حیات" کے موضوع بر اگر چد متعدد بارا ظہار خیال فر مایا ہے، مگر آج سے لگ بھگ بیس برس قبل اس همن میں ایک نہایت مربوط سلسلہ خطابات ارشاد فر مایا تھا۔ اس سلسلے کا ایک خطاب" اسلام کا اخلاقی وروحانی نظام" بیش خدمت ہے۔ جومر کر تعلم و تحقیق" قر آن اکیڈی یاسین آباد کراچی کے فیلو جناب اولیس پاشا قرنی کی تر تیب و تحریق کے ساتھ پیش کیا جا رہا ہے۔ (ادارہ)

### خطبه منوندكے بعد تلاوت آيات:

اَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيطِنِ الرَّجِيْمِ. بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴿ وَتَقُولُهَا ﴿ وَتَقُولُهَا ﴿ وَلَمُ مَنُ الْمُعَمَلُهُا فَكُورُكُمَا وَتَقُولُهَا ﴿ قَدُ اَفَلَحَ مَنُ رَكِّمُهَا ﴾ (الشّمس)

### وقال الله تعالىٰ:

﴿ وَلَقَدُ ذَرَانَا لِجَهَنَّمَ كَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ۚ لَهُمْ قُلُوْبٌ لَا يَفْقَهُوْنَ بِهَا ۚ وَلَهُمْ اَعْيُنْ لَا يَبْصِرُوْنَ بِهَا ۚ وَلَهُمْ اذَانٌ لَا يَسْمَعُوْنَ بِهَا ۚ اُولِيْكَ كَالْاَنْعَامِ بَلْ هُمْ اَضَلُ ۚ اُولِيْكَ هُمُ الْغَفِلُوْنَ۞﴾ (الاعراف)

وقمال عزو حمل:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْيَكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّنْ صَلْصَالٍ مِّنْ

حَمَا ٍ مَّسْنُونِ ﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيْهِ مِنْ رُّوْحِي فَقَعُوْا لَهُ سلجِدِيْنَ﴾ ﴾ (الحمر)

وقال تبارك وتعالىٰ:

﴿ وَيَسْنَلُونَكَ عَنِ الرُّوْحِ \* قُلِ الرُّوْحُ مِنْ آمْرِ دَيِّى وَمَاۤ أُوْتِيْتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيْلًا ﴾ (بنى اسراء يل)

وفي الحديث:

عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ عَلَى قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكَ : ((انَّ اللهُ تَعَالَى قَالَ : مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدُ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ وَمَا تَثَرَّبَ إِلَى عَبْدِى بِشَيْءٍ اَحَبَّ عَادِى لِي وَلِيًّا فَقَدُ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ وَمَا تَثَرَّبَ إِلَى عَبْدِى بِشَيْءٍ اَحَبَّ إِلَى مِمَّا افْتَرَضُتُ عَلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِى يَتَقَرَّبُ إِلَى بِالنَّوَافِلِ حَتَّى إِلَى مِمَّا افْتَرَضُتُ عَلَيْهِ وَمَا يَزَالُ عَبْدِى يَتَقَرَّبُ إِلَى بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّةً وَكُنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَشَعِلُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَشَعِلُ بِهِ وَبَصَرَهُ الَّذِي يَشْعِلُ بِهِ وَبَصَرَهُ اللّهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلْمَيْنَهُ وَلَيْنُ سَأَلَئِي لَا عُطِينَةً وَلَيْنُ سَأَلَئِي لَا عُطِينَةً وَلِينِ اسْتَعَاذَنِي لَا عَلِينَ الْمَعْمَاذِينَى لَا عَلِينَ السَعَاذِيلَى لَا عَلِينَ السَعَاذِيلَى لَا عَلِينَ السَعَاذِيلَى لَا عَلَيْنَ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

معزز حاضرين ومحترم خواتين!

جیسا کہ عنوان سے ہی ظاہر ہے' دوموضوعات کو یہاں پر جمع کیا گیا ہے:'' اسلام کا اخلاقی نظام'' اور'' اسلام کا روحانی نظام''۔اس لیے کہ مید دونوں انتہائی مربوط ہیں اور یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ آگیک ہی موضوع کی دوسطحیں (levels) ہیں۔مؤخر الذکر کے بارے میں ہم کہہ سکتے ہیں کہ مقدم الذکر سے بلندتر ہے' یا بالفاظ دیگروہ اسی مضمون کاعمیق تربہلوہ۔

خطاب كايس منظر

مئی ۱۹۸۸ء ک'' تھکست قرآن' میں میری چندتحریریں شائع ہوئی تھیں جوان دونوں موضوعات سے متعلق ہیں۔'' حقیقت ِ زندگ''،'' حقیقت ِ انسان' 'اور'' عظمت ِ صوم''۔(۲) میرے ان مضامین میں بہت سے مسائل جوعرف عام میں تصوف سے متعلق ہیں' زیر بحث

<sup>(</sup>۱) صحيح البخارى كتاب الرقاق باب التواضع\_

<sup>(</sup>۲) اب بیتحریرین دو کمابچول کی صورت مین دستیاب میں۔ (۱) زندگی موت اور انسان (۲)عظمت صوم۔شائع کر دہ مکتبہ خدام القرآن لا ہور (مرتب)

آئے ہیں۔ ہیں نے ''عرف عام'' کا لفظ جان ہوجھ کراستعال کیا ہے۔ ہیں بعد میں عرض کروں گا کہ تصوف کی اصطلاح دراصل بہت سے مغالطوں کا موجب بنی ہے۔ اگر چاس کا موضوع قرآن وسنت کے اہم موضوعات ہیں سے ہے' لیکن چونکہ ہمارے ہاں اس موضوع پر بہت رق وقد ح اور بحث تحیص ہے' پھر ایک جانب غلو ہے تو دوسری جانب انتہا پیندی' لہذا میرے پاس بہت سے خطوط آئے اور بہت سے حضرات نے گفتگو کی' بعض جرائد نے اس پر تیمرے یاس بہت مطالبہ کرتے تبھرے کے ۔ پھر رفقائے تنظیم اسلامی اور انجمن خدام القرآن کے احباب بھی مطالبہ کرتے رہے کہ اب میں اس موضوع پر اپنے خیالات کو زیادہ تفصیل کے ساتھ بیان کروں ۔ تحریک تو مجھے اب تک موقع نہیں مل سکا' تا ہم میں کوشش کروں گا کہ آج اپنی بات وضاحت سے آپ حضرات کے ساخہ دکھوں ۔ ان چند تم ہیدی گزارشات کے بعد میں اس موضوع کے پہلے حصے کے جانب بڑھتا ہوں ۔

#### ( حصه اول )

# اسلام كاأخلاقى نظام

اس عنوان کے ذیل میں تین یا تیں ہیں جو میں ترتیب کے ساتھ آپ کے ساسنے رکھنا حیا ہتا ہوں۔

## اسلام میں اخلاقِ حسنہ کی اہمیت

کہلی بات جومیر بنزدیک محلا اِنھا تَذْکِوَۃٌ کے درجے میں ہے یاد دہانی کے طور پر عرض کی جاتی ہے اور ہم میں سے کس کے لیے بینی بات نہیں ہوگ کیکن اس گفتگو کا تن ادانہیں ہوسکتا اگر ان تھا کُق کو تازہ نہ کرلیا جائے۔ وہ بات بیہ کہ اسلام میں اخلاق کی اہمیت اس درجہ ہے کہ جب نبی اکرم کا پینے کے سے دریا فت کیا گیا: ((أَیُّ الْایمانِ أَفْضَلُ ؟)) اے اللہ کے رسول کُلُیٹِ فر ایک کر سب سے افضل سب سے اعلیٰ اور سب سے عمدہ ایمان کون سا ہے؟ تو جواب میں آپ کُلُٹ نے فر مایا: ((خُلُق حَسَنٌ ))(۲) لیمیٰ وہ ایمان جس کے ساتھ اخلاق حنہ موجود ہوں۔ ای طرح دوسری حدیث میں بی تول مبارک سامنے آتا ہے: ((اَ اَکْمَلُ

 <sup>(</sup>٣) مسند احمد بن حبل مسند العشرة المبشرين بالجنة تتمة مسند الكوفين حديث عمرو بن عبسة\_

الْمُوْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا))(1) ' الله ايمان مين سب سے زياده كامل الايمان مخص وه بي جواخلاق مين سب سے عمده بـ ' يعنى جس كے اخلاق سب سے اعلى مين ـ

تهارے سامنے وہ آیات قرآنی بھی ہیں جن میں نبی اکرم تا الله کے اخلاق عالیہ سے متصف ہونے کا تذکرہ ہے جیسے سورہ ن (الفلم) کی ابتدائی آیات جوبعض محققین کے نزدیک دوسری دی ہے جوحضور ما اللہ کی گئی:

﴿نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسُطُرُونَ۞ مَا آنُتَ يِنِعُمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ۞ وَإِنَّ لَكَ لَاجُرًا غَيْرَ مَمْنُونِ۞ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ۞﴾

''نون۔ (اے نی تُلَقِیمُ) میں ہے قلم کی اور اُس چیر گی جے ( لکھنے والے ) لکھر ہے میں کہ آپ اپنے رب کے فسل سے مجنون نہیں ہیں۔ یقیناً آپ کے لیے تو بھی نہم م مونے والا اجر ہے۔ اور بے شک آپ اخلاق کے اعلیٰ مرجے پر ہیں۔''

اے نی تُلَیُّظُمُّا گرکوئی آپ کومجنون کہدرہا ہے تو آپ دل گرفتہ ند ہوں۔ان کے کہنے ہے آپ مجنون نہیں ہوجا کیں محصیت نہایت مجنون نہیں ہوجا کیں گے۔آپ کے اخلاق تو خود مطابعات شہوت ہیں کہ آپ کی شخصیت نہایت متوازن ہے۔آپ کے اخلاق توانتہائی اعلیٰ ہیں: ﴿إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِي عَظِيْمٍ ﴾ ۔

بعض احاد یث مبار کہ سے بیدواضح ہوتا ہے کہ ایمان اور اخلاقی حسنہ لازم وملزوم ہیں۔

''مؤمن کبھی بھی طَعنے وسیّنے والا' لعنت ملاّمت کرنے والا' فخش گوئی کرنے والا اور مداخلاق نہیں ہوسکنا۔''

<sup>(</sup>٤) سنن الترمذي كتاب الرضاع باب ما جاء في حق المرأة على زوجها\_

 <sup>(</sup>٥) سنن الترمذي كتاب البر والصلة باب ما جاء في اللعنة وشعب الإيمان للبيهقي الرابع والثلاثون من شعب الايمان فصل في فضل السكوت عن كل ما لا يعينيه .....

وهُخف مؤمن نبيل \_ (( قِيلَ وَمَنْ يَا رَسُولَ اللهِ ؟)) " يو چها كيا: ا الله كرسول كون؟ " تو جواب ميں بيارشاد موتا ب: ((الَّذِي لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَايِقَهُ))(١) "و و خص جس كي ايذارساني ہے اس کا پڑوی چین یا امن میں نہیں ہے''۔ بیصدیث بہت سے افراد نے پہلے بھی سی ہوگی 'کیکن اس اعتبار سے توجہ کریں کہ یہاں کسی گناہ کبیرہ کا تذکرہ نہیں کیا گیا۔ یہاں شرک کا تذكره نهيں ہے؛ زنا كاتذ كره نہيں ہے؛ چورى؛ ڈاكه ياقل كاتذ كره نہيں ہے؛ صرف وہ شے بيان فرمائی جس کوہم سج خلقی کہتے ہیں۔

میں یہاں متعلمانہ بحش نہیں چھیڑا جاہتا طاہرہے کدیبال یہ بات مرادنہیں ہے کہ جس ھخص کی ریکیفیت ہے وہ اسلام کے دائرے سے نکل گیا' وہ کا فر ہوگیا ---- بلکہ وئی اور حقیقت ہےجس کی نفی محمد رسول الله فاللظ اس شدت سے فرمارہے ہیں۔ بیقانونی ایمان نہیں ہےجس کی بنیاد پر کسی کود نیامیں مسلمان سمجھا جا تا ہے 'لیکن اسے حقیقت ایمان کہدلیں یا ایمان کا تکمیلی درجہ کہہ لیں کدأس محض کی محروی پررسول اللہ تا اللہ تا تین مرتبد اللہ کی تم کھائی ہے جس کی ایذ ارسانی ہے اُس کا پڑوی چین میں نہیں ہے۔اس موضوع پر آیات قرآنیا اور احادیث نبوید کا بہت سا ذخیرہ سامنے لایاجا سکتا ہے گرمیں ای براکتفا کرتے ہوئے اب دوسری بات کی طرف آرہا ہوں۔

قرآن حكيم كى روشنى ميں اخلا قيات كى فلسفياندا ساس

علم اخلاق یا اخلاقیات کے ذیل میں قرآن تھیم کی اہم ترین تعلیم جو اخلا قیات کی فلسفیانداساس بنتی ہےوہ یہ ہے کہ انسان کےنفس میں اللہ تعالی نے ٹیکی و بدی کا شعور الہامی طور پر ود بعت کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے آج اپنی گفتگو کا آغاز سورۃ اختمس کی اِن آیات ے کیا ہے: ﴿ وَنَفُسِ وَّمَا سَوَّ مِهَا ﴾ اورنفس انسانی کی شم اور جبیا کچھ اللہ نے اس کو بنایا ' سنوارا اس كى نوك يَّلِك درست كى . ﴿ فَٱلْهُمَهَا فُجُورٌ هَا وَتَقُولُهَا ﴾ اورالها مى طور براس میں ودیعت کردیا فجو راورتقویٰ کاعلم' نیکی اور بدی کاشعور' خیراورشر کا اممیاز' اِثم و برّے مابین تمیز۔اوریمی وجہ ہے کہ قرآن تحکیم میں نیکی اور بدی کے لیے خیراورشر کے الفاظ بھی استعال ہوئے ہیں' اٹم وہر کے الفاظ بھی آئے ہیں'لیکن جامع ترین اصطلاح ہے'' معروف'' اور "مئر" معروف کے لفظی معنی ہیں جو شے جانی پیچانی ہے جبکہ مئر کہتے ہیں اُس شے کوجس کے بارے میں اجنبیت محسوس کی جائے 'جس کو پہچانا نہ جار ہا ہو۔اس اعتبارے قرآن مجید نیکی (٦) صحيح البخاري ، كِتَابِ الْأَدَبِ ، بابِ إِنَّم مَنَّ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَايِغَهُ يُوبِغُهُنّ \_\_\_ اور بدی کے بارے بین یہ بنیادی تصور سامنے لاتا ہے۔ بین یہال نفس انسانی کی اصطلاح استعال کردہا ہوں کیونکہ آیات مبار کہ بین ﴿ وَنَفْسِ وَّمَا مَسُولِهَا ﴾ آیا ہے۔ نفس انسانی بین جو بھی ارتفائی ممل ہوا ہے اس کے نتیج بین حیوانات کے مقالم بین ایک بالکل نئ استعداد اور صلاحیت بیدا ہوئی ہے اور وہ ہے خیر اور شر بین انمیاز کی صلاحیت ۔ انسان اپنی اس فطرت کے اعتبار سے جانتا ہے کہ کیا خیر ہے اور کیا شرع ہے اور کیا بدی اور ایم کو وہ مکر سمحتا ہے۔ یہ در حقیقت خیر لیے معروف کے درج بین ہے جبکہ شر برائی بدی اور ایم کو وہ مکر سمحتا ہے۔ یہ در حقیقت خیر اور شر ( good and evil ) کے بنیا دی تصورات ہیں جو پوری نوع انسانی کا مشترک افاث بین ان بین آپ کو کہیں کوئی فرق معلوم نہیں ہوگا۔ بچ بولنا ہر معاشر ہے بین ہر دور بین خیر قرار بین اور جموت بولنا ہر معاشر ہے ہیں ہم دور بین ہر دور بین ہر دور بین ہر معاشر ہے ہیں آیا اور وعدہ خلافی ہر دور بین ہر معاشر ہے ہیں ایک پرائی تجھی گئی۔ معاشر ہیں نئی قرار پائی اور وعدہ خلافی ہر دور بین ہر معاشر ہے ہیں ایک پرائی تجھی گئی۔

اس کا ذرا تقائل کریں دوسرے الفاظ کے ساتھ۔ ایک ہے شریعت کے احکام اور ادامرونوائی کہ یہ فرض ہے ہے داجب ہے اور بیرام ہے اس کے قریب نہ پھٹکو۔ واضح رہے کہ بید دوسری منزل ہے۔ یہ دہ چیزیں ہیں جن کے لیے انسان کو دحی اور نبوت کی تعلیم کی ضرورت ہے۔ مثلاً شراب حرام ہے اس کا معالمہ ایسانہیں ہے کہ انسان طبعاً اس کا فیصلہ کر سکے سور کا وشت حرام ہے اس کے بارے ہیں آج بھی لوگوں کو اشکال ہے کہ کیوں حرام ہے؟ یہ وہ چیزیں ہیں جو در حقیقت شریعت کے نقل پر مبنی ہیں۔ جو اللہ نے فرمایا اور جو اللہ کے رسول منظیم کے اس کے بادی کا طاعت ہمارے ذمے ہائی خلاف ورزی کو ہم منظیم کے بہتے ہم تک پہنچا ہے ہان ادکام کی اطاعت ہمارے ذمے ہائی کی خلاف ورزی کو ہم معصیت قرار دیتے ہیں۔ جبکہ مکر کی اصطلاح اس سے وسیح تر مفہوم کی عامل ہے۔ یہ وہ کہلی منزل ہے جوا خلاقی اقد ار پوری نوع منزل ہے جوا خلاقی اقد ار پوری نوع منزل ہے جوا خلاقی اقد ار پوری نوع ہائی کی مشترک متاع ہیں۔ ہردور میں نمام اقوام ہیں اور ہرعلاتے ہیں ان کو مانا گیا ہے کہ بیا چھا کیاں ہیں نہلا کیاں ہیں نیکیاں ہیں اور یہ برائیاں ہیں نیشر ہے اور یہ خیر ہے۔ یہ ایسانی کی مشترک متاع ہیں۔ ہردور میں نمام اقوام ہیں اور ہرعلاتے ہیں ان کو مانا گیا ہے کہ بیا چھا کیاں ہیں نہلا کیاں ہیں نیکیاں ہیں اور یہ برائیاں ہیں نیشر ہے اور یہ خیر ہے۔

اس اعتبار سے میں جا ہتا ہوں کہ چندا حادیث مبارکہ آپ کے سامنے رکھوں۔ بری بیاری حدیث ہے۔حضور تُفَاقِیْنِ فرماتے ہیں: ((افا سَرَّتُكَ حَسَنَتُكَ وَسَائَتُكَ سَیِّتَكَ فَانُتَ مُوْمِنٌ)) (۷) "اگرتہیں کوئی اچھا کام کرے خوشی ہوا درکوئی برا کام کرے تہیں خود ملال

 <sup>(</sup>٧) مسند احمد بن حنبل مسند العشرة المبشرين بالحنة مسند الانصار حديث ابي أمامة
 الباهلي الصدي.....

ہو' تو تم مؤمن ہو''۔ یہ احساس گویا ایمان کی علامت ہے۔معلوم ہوا کہ فطرت منے نہیں ہو گئ اس فطرت کے اندر خیر وشر کا امتیاز بر قرار ہے۔ تبھی تو نیکی کر کے تہمیں مسرت ہوئی ہے' خوشی ہوئی ہے' اور کوئی کام اگر غلط ہو گیا ہے' کسی بدی کا ارتکاب ہو گیا ہے تو اس پر تمہیں خود تھٹن محسوس ہوئی ہے' تمہیں خود خیت اور تنگی کا احساس ہوا ہے۔ یہ علامت ہے اس بات کی کہ فطرت اپنی صورت پر برقرار ہے' فطرت منے (pervert) نہیں ہوئی۔

اس ہے بھی زیادہ حکیمانہ قول ہے محمد رسول الله مَنْ اللَّهُ اَلَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ لَا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيلَمَةِ ﴿ وَلَا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ﴿ ﴾

''نیں! میں امین مکھا تا ہوں روزِ قیامت کی۔ اور تیس! میں تھم کھا تا ہوں نفس ملامت گرگی۔''
یہ وہ ضمیر ملامت گرہے کہ اگر ہم ہے کسی برائی کا صدور ہوجا تا ہے تو ہمیں اس کی بنا پرائدر ہی اندر کوئی شے ملامت کرتی ہوئی محسوس ہوتی ہے۔ انگریزی میں اسے یوں تعبیر کرتے ہیں۔ '' My conscious is biting me'' ہے۔ در حقیقت یہائی آیت مبارکہ کی ترجمانی ہے۔ در حقیقت یہائی آیت مبارکہ کی ترجمانی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی سمجھ لیجے کہ ایک ہے انسان کا افرادی ضمیر individual)

جس پر فذکورہ بالا حدیث میں آنجنا ہے مگانٹیٹی کی جانب سے گویا اظہارِ اعتماد کیا

گیا ہے۔ یہ میرا کی زندہ حقیقت ہے اور بیعلامت ہے اس بات کی کہ فطرتِ انسانی اپنی صحت

پر برقر ارہے۔ آپ کے اندر بیا حساس پیدا ہوا کہ میں بیکا م کرتو بیٹھا ہوں لیکن کی کے علم میں

نہیں آنا چا ہے۔ اس لیے کہ لوگ ملامت کریں گئ میر ہے بارے میں بری رائے قائم کریں

گے۔ اس طرح نوع انسانی کا ایک اجناعی ضمیر (collective conscious) بھی ہے جس

گا اثبات کیا جار ہا ہے۔ بہر حال احکام شریعت کے معاطع کو جوایک بلند تر منزل ہے آت کی

بحث سے خارج سمجھنے۔ لیکن جہاں تک انسانی اخلاقیات کا تعلق ہے تو اان چیزوں کے لیے

انسان کسی تلقین یا تعلیم کا حاجت مند نہیں ہے۔ یہ تو اللہ کی عطا ہے بید والت اس کے پاس ہے۔

<sup>(</sup>٨) حامع الترمذي كتاب الزهد ؛ باب ما حاء في البر والاثم-

یہ پہچان میقہم میشعور میا تمیاز اس کے اندر دو بعت شدہ ہیں۔ لہذا صداقت وامانت ہو ایفائے عہد ہو صلہ رحمی ہو خدمتِ خلق ہو میدہ بنیا دی اوصاف ہیں جو مجمع علیہ ہیں۔

ای طرح خدمت خلق کے بارے میں نی اکرم کُانِیْٹِ کا یہ تول یاد کیجئے: ((خَیْرُ النَّاسِ مَنْ یَنْفُعُ النَّاسَ ))(۱۰)''لوگوں میں بہترین دہی ہیں جولوگوں کو قائدہ پہنچا کیں۔''

یہ جو بنیادی اخلاقیات ہیں' مثلاً صدافت' امانت' ایفائے عہد' صلہ رحی' خدمت ِخلق' کمزوروں پررم' غریوں کی امداد' نتیموں اورمسکینون کی سر پرتی' یہ بڑی اہمیت کے حامل ہیں۔ ان کے بارے میں قرآن فرما تا ہے:

﴿ اَرَءَ يُتَ الَّذِي يَكَدِّبُ بِاللِّيْنِ ﴿ فَلَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيْمَ ﴿ وَلَا يَحُصُّ عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِيْنِ ﴾ (الماعون) "كياد يكما آپ نے أس فض كو جو جثلاتا ہے برلكو؟ پس وى ہے جو و حكود يتا ہے بيتم كؤاورنيس ترغيب ويتا مكين كو كھا تا كھلانے كي "

 <sup>(</sup>٩) رواه البيهقي في شعب الإيمان مشكوة المصابيح كتاب الإيمان الفصل الثاني ومسند احمد بن حنبل باقي مسند المكثرين من الصحابة مسند انس بن مالك.

<sup>(</sup>١٠) شعب الايمان للبيهقي فصل في ذكر ما ورد من التشديد.....

یہ وہ چیزیں ہیں جو فطرت انسانی کی جانی پہچانی ہیں معروفات ہیں۔ ہرانسان جانتا ہے کہ یہ نیکی ہےاوراس کی ضدشر ہے۔

اعلیٰ اخلاق کے لیے جذبہ محرکہ

یہاں تک توسب جانتے ہیں گرعملاً جومسئلہ در پیش ہے اس کا اظہار عالب نے اس شعر میں کیا ہے ۔

> جانا ہوں تواپ طاعت و زُہر پر طبیعت اِدھر نہیں آتی! ای طرح فاری کا ایک بہت تکخ شعرے'جوگزشتہ خطاب میں بھی بیان ہو چکا ہے۔ اے دیانت ہر تو لعنت از تو رخج یافتم اے خیانت پر تو رحمت از تو شمنج یافتم (۱۱)

ایک شخص جانا ہے کہ تی بولنا خیر ہے گر تی ہوئے ہے نقصان ہور ہا ہے۔ وہ جانا ہے کہ جھوٹ بولنا شر ہے کین جھوٹ بولنا شر ہے کین جھوٹ بول کر لاکھوں کا نفع حاصل ہور ہا ہے۔ اب وہ کون کی قوت محرکہ (motivating force) ہوگا اور وہ کون سا جذبہ محرکہ ہوگا جوا ہے آ مادہ کر ہے گا کہ تی بولنا ہے جان بھی جانے کا اندیشہ ہو جا ہے اس کی وجہ سے نقصان ہوجائے۔ یہ ہاصل مسلم علم الاخلاق کا ورنہ جہاں تک بنیادی نیکی کا نصور ہے انسان اندھا بہرانہیں ہے۔ بلکہ اللہ تعالی نے جس طرح انسان کو خارجی ساعت وبصارت عطافر مائی ہے ای طرح نفس انسانی کو باطنی بصیرت عطافر مائی ہے کہ کیا خیر ہے کیا شرے کیا تی ہے کہ ایس کو باطنی بصیرت عطافر مائی ہے کہ کیا خیر ہے کیا شرے کیا تی ہے کہ ایس سے اس کے بارے میں بعض نظریات و نیا میں رائج ہیں ۔ خاص طور پر جدید مغربی و نیا میں فلاسٹرز نے اخلا قیات کی جواسا سات فراہم کرنے کی کوشش کی ہے واقعہ یہ ہے کہ یہ اساسات فراہم کرنے کی کوشش کی ہے واقعہ یہ ہے کہ یہ اساسات بیا کئی رہے ہیں۔ بھی دیوار کی مانند ہیں 'جن کے لیے کوئی استحکام نہیں۔ ہم یہاں ان کا مختصر تعارف

() نظریدَ مسرت: لینی نیکی سے خوثی ہوتی ہے اچھے اخلاق سے انشراح ہوتا ہے۔ اس کی جزوی صداقت میں خود نبی اکرم مَلَّ قِیْرِ کم کا صادیث کی روشنی میں بیان کر چکا ہوں۔ کیکن سوال بیہ

<sup>(</sup>۱۱) اے دیانت تھے پرلعنت ہو' تھے ہے میں نے سوائے رنج کے کچھ نہ پایا۔اے خیانت تھے پر رحمت ہو' تیری وجہ ہے میں نے خزانہ حاصل کیا!!

ہے کہ کیا بیمسرت اظافیات کی مستقل اور متحکم اساس بن سکتی ہے؟ جب کہ سوال ہوگا کہ مسرت کس کی ؟ ہوسکتا ہے ایک آ دمی کی مسرت دوسرے آ دمی کی مسرت سے نگرارہ ہی ہو۔ اسی طرح مسرت اور سلند فر (sensual gratification) میں بڑا باریک ساپردہ رہ جاتا ہے۔ وہ جو کہا گیا ہے بع ''مردی و نامر دکی قد ہے فاصلہ وارد'' (ہمت اور ہے ہمتی میں ایک قدم کا فاصلہ ہے )۔ جس طرح فکر' سوچ اور دو جائی مسرت کا یقینا اظاف کے ساتھ بڑا گہر اتعلق ہے اسی طرح دنیا جائتی ہے کہ بہت سے لوگ ہیں جن کی شخصیتیں منے ہوجاتی ہیں' انہیں دوسروں کو اذبت پنچا کر مسرت حاصل ہوتی ہے۔ اذبت پیندلوگ (sadist) دنیا میں بائے جاتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ مسرت حاصل ہوتی ہے۔ اذبت پیندلوگ (sadist) دنیا میں بائے جاتے ہیں۔ معلوم ہوا کہ مسرت اعلیٰ اظلاق کی کوئی بنیا دنہیں بن سکتی' کیونکہ یہ کوئی پائیدار تو سے محرکہ نہیں ہے۔

(ب ) نظریۂ منفعت: ایک دوسرا فلفہ ہے'' منفعت''۔ انگریزی کی مشہور کہاوت ہے:

اکر وبار میں اگر ایک شخص دیا نت اور ضدافت کا معاملہ کر رہا ہے تو اس کی ساکھ بن جائے گئی کا روبار میں اگر ایک شخص دیا نت اور ضدافت کا معاملہ کر رہا ہے تو اس کی ساکھ بن جائے گئی میں بھی اس کے لیے نافع ہوجائے گی۔ جزوی اعتبار سے یہ بات صحیح ہے' لیکن اسی کو قامات دنیا میں بھی اس کے لیے نافع ہوجائے گی۔ جزوی اعتبار سے یہ بات صحیح ہے' لیکن اسی کو آ گے میں بھی اس کے لیے نافع ہوجائے گی۔ جزوی اعتبار سے یہ بات صحیح ہے' لیکن اسی کو آ گے

نقصان بنرا ہے۔ لہذامعلوم ہوا کہ بیکوئی مستقل اصول نہیں ہے۔

(ع) نظریۂ اجتماعی منفعت: ایک اور تصور دنیا ہیں دیا گیا ہے '' ابتماعی منفعت'' کا کہا گر

کی خض کا تعلق کسی اجتماعیت سے ہاوراس کے دل میں اس اجتماعیت کے لیے 'مثلاً اپنی
براوری (community)' اپنی قوم یا اپنے وطن کے لیے اگر کچی محبت کا جذبہ ہے تو یہ بھی
اخلاق کی بنیاد بنتی ہے۔ ہیں یہاں بھی تسلیم کروں گا کہ جزوی طور پر بیات صحیح ہے کہ قوم پرست
اور وطن پرست انسان اپنی قوم اور وطن کے لیے ایک اچھا انسان ہوگا' ان کو دھو کہ نہیں دے گا' ان
سے فریب نہیں کرے گا۔ یہاں پر میرا ذہن نتقل ہوا ہے نبی اکرم تا گھیڈ کے خطبات میں سے ایک
بہت ہی ابتدائی دور کے خطبے کی جانب جے ''نبی البلاغ'' کے مرتین نے بھی شامل کیا ہے۔ اس میں
نبی اکرم تا گھیڈ نے ای بنیا دکوا کے دلیل کے طور پر پیش فر مایا ہے۔

((إنَّ الزَّائِدَ لَا يَكُذِبُ أَهْلَهُ ۚ وَاللَّهِ لَوْ كَذَبْتُ النَّاسَ جَمِيعًا مَا كَذَبْتُكُمْ ۖ

وَلَوْ غَرَرْتُ النَّاسَ مَا غَرَرْتُكُمْ ۚ وَاللَّهِ الَّذِى لَا اِللَّهَ اِلَّا هُوَ ۚ اِنِّي لَرَسُولُ

بر ھاسے تو ایک کی منفعت دوسرے کی مصرت بھی بن جاتی ہے۔ایک کا نفع دوسرے کے لیے

اللَّهِ اِلَيْكُمُ خَاصَّةً وَاِلَى النَّاسِ كَافَّةً وَاللَّهِ لَتَمُوتُنَّ كَمَا تَنَامُونَ وَلَتُبُعُثُنَّ كَمَا تَسْتَيْقِظُونَ وَلَتُحَامَبُنَّ بِمَا تَعْمَلُونَ وَلَتُجْزَوُنَّ بِالْإِحْسَانِ إِحْسَانًا وَبِالشُّوءِ سُوءً ﴾ وَإِنَّهَا لَلْجَنَّةُ أَبِكًا أَوِالنَّارُ أَبَدًا ))(١٠)

' بے شک راستہ دکھانے والا اپنے قافے والوں کو دھو کہ نہیں دیتا۔ اور ضدا کی تم !اگر میں بالفرض تمام لوگوں سے جھوٹ بول سکتا تو بھی تم سے جھوٹ نہ بولتا' اور اگر بالغرض تمام لوگوں سے جھوٹ بول سکتا تو بھی تمہیں دھو کہ نہ دیتا۔ پس اللہ کی تشم' جس کے سواکوئی معبود نہیں' بلا شہر میں تمہاری جانب رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں خصوصیت کے ساتھ اور تمام نوع انسانی کی جانب جمومیت کے ساتھ داللہ کی تشم' بلا شہر تم سب مرجاؤ کے بھیے نیند سے بیدار ہوتے ہو۔ کے بھیے نیند سے بیدار ہوتے ہو۔ اور ضرور بالضرور تم سب سے حساب ہو کرر ہے گا اُس کے بارے میں جو تم عمل کرتے رہے' اور ضرور تمہیں بدلہ دیا جائے گا نیکی کا اچھا بدلہ اور برائی کا برا بدلہ وہ یا تو ہمیشہ رہے' اور ضرور تمہیں بدلہ دیا جائے گا نیکی کا اچھا بدلہ اور برائی کا برا بدلہ وہ یا تو ہمیشہ رہے شدے۔

یدایک چھوٹا سا خطبہ ہے' کیکن بہت جامع ہے۔ ہیں اس کا حوالداس لیے دے دہا ہوں کہ آئ ونیا ہیں ہمارے سامنے یہ بات ایک حقیقت کے طور پر موجود ہے۔ آپ انگلستان یا امریکہ جاتے ہیں وہاں وقت کی پابندی ہوتی ہے۔ کوئی مخض چین کا دورہ کر کے آتا ہے'وہ کہتا ہے کہ اصل اسلام تو وہاں ہے' لوگوں کے اخلاق و کر دار' وہاں کانقم وضیط' لوگوں کا صاف معاملہ کرنا' دھوکہ نہ دینا' فریب سے کام نہ لینا۔ واقعہ یہ ہے کہ قوم پری وطن پری (Nationalism) اور اس سے آگے بڑھ کر انسان دوتی (Humanism) ایک نظریے کے ساتھ وابستگی اور اس سے آگے بڑھ کر انسان دوتی (انسان کے اندر اخلاقی حسنہ کی ترویج اور خارج ہیں تنفیذ کے لیے مفید ٹابت ہوتی ہیں۔ لیکن یہاں بھی یہ بات سامنے آئے گی کہ اس کی وسعت (scope) لیے مفید ٹابت ہوتی ہیں۔ لیکن یہاں بھی یہ بات سامنے آئے گی کہ اس کی وسعت (scope) نے قوم کے لیے نہایت رحم دل نہایت سے 'دھوکہ نہ دیے والے' کاروبار ہیں راست باز ہوتے ہیں بھی لوگ دوسری قوموں کا خون' جوسناروا بھے ہیں۔ بھی مہذب قو ہیں جب بین الاقوامی سطح پرآتی ہیں تو ان سے بڑا جھوٹا' ان سے بڑا دھوکے باز' ان سے بڑا ظالم اورکوئی نہیں ہوتا۔ بیلوگ پوری پوری تو موں کو بچ کھا کیں گے عور ' توے فروخت د وچدارزاں فروخت د' (پوری قوم کو بچ

<sup>(</sup>١٢) انساب الاشراف للبلاذري دعاء رسول الله تلط فقه السيرة للالباني: ٩٧ \_

دیا اور کس قد رستان ویا!) ہندوستان میں ایک ایک خص کے بدلے پوری پوری پوری آبادیاں ہم نہیں کردی گئیں۔ایک اگریز کے آل کا انقام لینے کے لیے پوری پوری ہوری ستیاں ہاہ وہر باد کردی گئیں۔ نہ انہیں معاہدوں کی پرواہ ہوتی ہے نہ بین الاقوامی قرار دادوں کی وہ صرف اپ مفادات کود کھتے ہیں۔ فاص طور پراگریزوں نے عرب قوم سے جو وعد ہے کیے تھے اور انہیں جو فریب دیا تھا ، جس کی وجہ سے عربوں نے ترکوں کے خلاف بغاوت کی تھی ، پہلی جنگ عظیم کے دوران ان وعدوں کا کیا ہوا؟ وہ سارے وعد ہوا میں تحلیل ہوکررہ گئے۔ تو بہ نظریہ بھی اضا قیات کی ایک بنیا دتو ہے لیکن اس کی محدود یت (limitation) فلا ہرو با ہر ہے۔

اصل جذبه محركه "ايمان"

ایک ایسا جذبہ محرکہ ایک ایسی motivation جو کہیں ناکا م نہ ہو ہر سطح پر انسان کو خیر
اور بھلائی کے لیے کھڑا دیکھا وراس میں استقامت پیدا کرے کہیں بھی جا کراس کی صداقت
اور امانت میں ضعف پیدا نہ ہواس کی مثال ہمارے سائے آتی ہے کہ حضرت خالد بن ولید شائلہ نے شام کا ایک شہر فتح کیا تو وہاں کے لوگوں سے جزیہ وصول کرلیا کیمن جنگی صور تحال ایسی ہوئی کہ انہیں پہائی اختیار کرنی پڑئ محسوس ہور ہاتھا کہ دشمن ہمیں گھرے میں لے رہا ہے۔
ہوئی کہ انہیں پہائی اختیار کرنی پڑئ محسوس ہور ہاتھا کہ دشمن ہمیں گھرے میں لے رہا ہے۔
اس صورت حال میں انہوں نے شہر کے لوگوں کو بلا کر ان کی جزیے کی رقم واپس کر دی۔ میہ جو اضاف کی مرتبہ ہے جس میں کس سطح پر جا کر بھی بستی وکھائی نہیں ویتی کید دھیقت صرف اور صرف ایران کی مرتبہ ہے جس میں کس سطح پر جا کر بھی بستی وکھائی نہیں ویتی کید دھیقت صرف اور صرف ایران کی در سیمی عطافر ما تا ہے۔

ایمان باللہ اور ایمان بالآخرة وونوں میں شبت اور منفی پہلوموجود ہیں۔ایک طرف اللہ کی محبت اللہ کی رضا جوئی اور دوسری طرف اللہ کا خوف تقویٰ یہا وساس کہ اللہ ہم سے تاراض نہ ہوجائے ورحقیقت ایک ہی تصویر کے دو اُرخ ہیں۔ ہم تقویٰ کا ترجمہ صرف خوف سے کرویتے ہیں تو اس میں ایک محدود بت آجاتی ہے۔اصل شبت جذبہ محبت کا ہے۔ جیسے ایک سعاوت مند بیٹا یہ محسول کرتا ہے کہ میرے والد تاراض نہ ہوجا کیں کہیں میں اپنے والد کے احساسات کو میں نہ بہنچا دول ایسا نہ ہو کہ میری وجہ سے ان کی ول شکنی ہواس وجہ سے اگر وہ اسلامات کو میں نہ بہنچا دول ایسا نہ ہو کہ میری وجہ سے ان کی ول شکنی ہواس وجہ سے اگر وہ ایساسات کو میں کرد ہاہے تو یہ تقویٰ کی اصل حقیقت ہے۔

ایمان باللہ کی حقیقت یوں بیٹھئے کہ انسان نے عُوو اُ الو تھی (مضبوط کنڈا) تھام لیا۔
اب بڑے سے بڑے امتحان میں اس کے پائے استقامت میں لغزش نہیں آئے گی۔ دوسرا
ایمان بالآ خرۃ ہے۔ میں صرف وضاحت کے لیے عرض کر رہا ہوں کہ اس میں سلبی پہلوزیادہ
نمایاں ہے۔ یعنی آخرت کا خوف 'آخرت کی جواب دہی کا احساس کہ ہرسانس کے ایک ایک
عمل کا حساب دینا ہے۔ اس کے لیے انسان اگر شعور تازہ رکھے تو یقینا وہ ہرقدم پر ابنا محاسبہ
کرے گا کہ کہیں جھ سے کوئی غلاح کت تو نہیں سرز دہوگئی اور ہوشیار رہے گا کہ کہیں جھ سے کوئی
غلط فعل مذہر زدہوجائے۔

ا بمان بالآخرہ کے ضمن میں سورۃ العلق کی تین آیات کا حوالہ دینا چاہتا ہوں جس سے بیہ واضح ہوتا ہے کہ انبیاء کرام ﷺ بھی غور وفکر کے مراحل ہے گزرتے ہیں۔ جیسے وتی کے آغاز ہے قبل نبی اکر م منافظ کا عارِحرا کا دور ہے۔اس کے بارے میں شارحین نے وضاحت کی ہے كَ كَانَ صَفَةَ تَعَبِّدَهُ فَي غَارَ حَوَاءَ التَفَكُّرُ وَالاعْتَبَارُ (١٣) (غَارِحُرَا مِنْ ثِي اكرمَ فَأَيْجُهُمُكُ عبادت کی کیفیت تشکر واعتبار پر پمی تھی ) نےور وفکر اور سوج بیجار ایک تو فلسفیانہ مسائل پر ہے اور ایک اینے گردوپیش کے حالات پر ہے۔ سورۃ العلق کی پہلی یانچے آیات کی حیثیت توسب سے پہلی وحی کی ہے کیکن اس کے بعد جو تین آیات آئی ہیں ان کے پس منظر میں ٹی اکرم کا فیڈیا کے غور وفکر کا جواب ملتا نظر آتا ہے کہ ایک حساس انسان جس کی اپنی اخلاقی حس انتہائی بیدار ہے ' وہ معاشرے میں دیکتا ہے کہ ظلم وتعدی ہے حق تلفیاں ہورہی ہیں کوگوں پر جبر ہور ہاہے حجوث بولا جار ہاہے عزتیں اور حرمتیں یا مال ہور ہی ہیں۔خاص طور پرعرب کے اُس معاشرے کا تصور کریں کہ اخلاقی اعتبار ہے وہ معاشرہ کس سطح پر پہنچا ہوا تھا' اس میں نبی اکرم مَالْقِیْظِ غور وگلر فرمار ہے ہیں کہ اس ظلم کا از الد کیسے ہو؟ انسان طرح طرح کے دکھوں' مصائب اور رخج وآلام میں مبتلا ہے۔اس سے نجات (salvation) کا کوئی راستہ ہے یانہیں؟اس طرح ان آیات کے بس منظر میں ایک گہرافکر معلوم ہوتا ہے جس میں رہنمائی دی جارہی ہے۔جیسا کہ حضرت عزير اليناس نيب المقدس كواس حالت ميس ديكي كرفر ما يا تھا كدا يك اينك سلامت نبيل

<sup>(</sup>۱۳) اس قول کا تلاش کے باوجود کوئی حوالہ دستیاب نہ ہوسکا۔ انبیاء علیم السلام کے غور وفکر کے مراحل سے گزر نے کے حوالے سے مختلف آراء رہی ہیں۔ البتدیہ بات سب کے ہاں مسلم ہے کہ منصب نبوت وہی تھانہ کہ کسی! (مرتب)

ربی کوئی منتقس موجود نہیں استی اُجڑی ہوئی ہے۔ ﴿ اَنَّی یُکٹی طِذِهِ اللَّهُ بَعُدَ مَوْتِهَا ﴾ (البقرة: ٥٩) "الله اس ستی کواس تباہی کے بعد کیسے زندہ کرے گا؟"

ایسے ہی اس معاشرے کا معاملہ تھاجو اخلاق کی انتہائی پستی تک پینچ گیا تھا۔ اب یہ اس تعرفدلت سے کیسے نکلے گا؟ یہ فکر ہے ' بیسوج ہے!

اس يس منظر مين ان تنن آيات برغور كيجيّ فرمايا: ﴿ كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْعَلَى ﴿ ﴾ ' د نہیں!انسان سرکشی پراتر آتا ہے''۔ دست درازی پر آمادہ ہوجاتا ہے'اپنے حدود ہے متجاوز ہوجاتا ہے۔ آپ کا بیدمشاہدہ صحیح ہے معاشرے میں ظلم ہے حق تلفی ہے ناانصافی ہے جرہے discrimination ہے اعلیٰ اور ادنیٰ کی تقتیم ہے۔ پھر یہ کہ جموث بولا جارہا ہے حق داروں کی حق تلفی کی جارہی ہے۔ مشاہرہ تو یقینا درست ہے۔ آ کے فرمایا: ﴿ أَنَّ رَّاهُ استغنی ﴾ "سبب بد ہے کہ انسان ویکھا ہے آپنے تیس کمستعنی ہے" کہیں پکزنہیں ہور ہی۔ اگر کوئی انگارا ہاتھ میں لیا جائے تو ہاتھ جل جاتا ہے مگر جموث بولا جائے تو کچھ نہیں ہوتا' زبان پر چھالا تک نہیں پڑتا۔اگرز ہر کھالیاجائے تو موت واقع ہوجاتی ہے' کیکن میتم کا مال ہڑپ کرلیا جاتا ہے' حقد ارول کاحق ہڑپ کرلیا جاتا ہے مگر پچھنبیں ہوتا' پیٹ درد تک نہیں ہوتا۔معلوم ہوا کہ ایک اعتبار ہے تو بید دنیا تکمل ہے کہ مادی قانون اپنے نتائج پیدا کررہا ب كين اخلاقي قانون يهال نتائج پيدانهيل كرر ما بلكه بسااوقات غلط نتيجه لكلتا بـ حرام خورى كرنے والے عيش كررہے ہيں ظلم كرنے والے اقتد اركى مندوں پر بيٹے ہيں جن لوگوں نے حقوق ہے دوسروں کومحروم کیاوہی ہیں کہ جن کی چودھراہٹیں ہیں انہیں معاشرے میں عزت ال ر بی ہے۔ پھر فرمایا: ﴿إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الزُّجُعلى ﴿﴾ " يقينًا تيرے رب بى كى طرف لوثنا بے'۔اس کا علاج ایک بی ہے کہ انسان کے سامنے بدھیقت موجود اور متحضر رہے کہ اے اس زندگی میں فوری پکر انہیں جارہا 'فوری سر انہیں ال رہی کیکن پیر جواللہ کی طرف رجوع ہے ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ -تووہال اصل آخرت كا محاسب ، جواب طبى بـ يـ يـ اصل شے کہا گریہ یقین دل میں قائم ہوجائے تو پھر کیساظلم؟ کیسی تعدّی؟ کیسی ناانصافی ؟ کیسے كوئى جھوٹ بولے گا، كيے كوئى فريب وے گا، اگريدا حساس ہوكدايك ايك عمل ايك ايك تول کی جواب وہی کرنی ہے!

واقعہ یہ ہے کہ اسلام نے اخلاق واعمال کی درتی کے لیے ایک تو آخرت کی فکر کو آخرت کے یقین کو جواب دی کے احساس (The Grand Accountibility) کواور ووسرے الله تعالی کی محبت کو بنیاد بنایا ہے۔ اور میرمحبت دوطر فد ہے۔ الله بندوں سے محبت کرتا ہے اور بندوں سے جا ہا گیا ہے کہ اللہ سے محبت کریں۔ بیدو سرا پہلویٹس بعدیش بیان کروں گا'پہلے میہ د کیھئے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں جا بجاا پی محبت کا کس قدر ترغیب وتثویق کے انداز میں شبت اور منفی پہلوؤں سے ذکر فرمایا ہے۔چنانچہ ارشاد ہوتا ہے ہوان اللّٰهَ بُعِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿ ﴾ (الِقرة)'' بِ شك الله احسان كي روش اختيار كرنے والوں كومحبوب ركھتا ہے''۔احسان کا تذکرہ دونوں معنوں میں ہوتا ہے'ایک بید کہ لوگوں کے ساتھ بھلائی کرنا اور دوسرے میر کہ''احسان'' مراتب دیدیہ میں سے ایک اعلیٰ مرتبہ بھی ہے جو کہ ہماری گفتگو کے دوسرے جصے بعنی "اسلام کے روحانی نظام" ہے متعلق ہے۔ اس طرح دیگر مقامات برہے: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُعِبُّ الْمُتَّقِيْنَ ﴿﴾(التوبة) ﴿إِنَّ اللَّهَ يُعِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُعِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّيرِيْنَ ﴾ (آل عمران) ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ ﴿ ﴾ (آل عمران) ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِيْنَ ﴿ ﴾ (الححرات) يَعَى الله کومجوب ہیں جوتقویٰ کی روش اختیار کرنے والے ہیں توبہ کرنے والے اور ہرطرح کی طہارت و یا کیزگی کا اجتمام کرنے والے ہیں صبر کرنے والے ہیں تو کل کرنے والے ہیں عدل وانصاف پر کاربندیں --اوراس کی سبے اوکی چوٹی ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَانَّهُمُ بُنْيَانٌ مَّرْصُوْصٌ۞﴾ (الصف)

''الله محبت كرتا ہے ان بندول سے جو جنگ كرتے ہيں اس كى راہ ميں ايسے كہ جيسے سيسه پلائى ہوئى ديوار ہول۔''

اس میں درحقیقت سب سے بڑی تحریض اور motivation ہے کہ بیروہ چیز ہے جو کہیں بھی جا کرختم نہیں ہوگ' مجھی بھی انسان کا ساتھ نہیں چھوڑ ہے گئ ہر لخط' ہر لمحہ' ہر منزل' ہر مرحلے پر بیہ انسان کے ساتھ رہے گی۔ یہ ہے اللہ کی محبت اور اللہ کی رضاجو کی کا جذبہ اور محاسبہ اُخروی کا احساس۔ارشاوفر مایا:

﴿وَامَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَواى﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ

الْمَأُولى) (النَّزِعْت)

''اور جوُّحض (دنیامیں )اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے سے ڈرا ہوگا اور تفس کو حرام خواہش ہے روکا ہوگا' تو یقینا جنت اُس کا ٹھکا نا ہوگی۔''

یہ ہے دہ ایمان کا جذبہ محرکہ جوقر آن اور سنت رسول مَگالَّیْکِا ہمیں فراہم کرتے ہیں۔ باتی جہاں تک بنیا دی انسانی اخلاقیات کاتعلق ہاں کے شمن میں قرآن مجید نے خود ہمیں یہ ہدایات دی ہیں کہ دہ سب انسانوں کے نزدیک جانی پیچانی حقیقیں ہیں اور ان کے لیے انسان کسی تعلیم کا محتاج نہیں۔ ان دوباتوں کا نتیجہ یہ گفتا ہے کہ ہمارے لیے سرت وکر دار کی تعمیر اور تہذیب اخلاق کا ایک ہی ذریعہ ہے اور وہ یہ کہ ایمان کی گہرائی اور گیرائی کے لیے زیادہ سے زیادہ کوشش کی جائے تھیں ان کے تھیں اضافے کی کوشش کی جائے۔ اس میں اضافے کی کوشش کی جائے۔ اس میں اضافے کی کوشش کی جائے۔ اس کا نام در حقیقت معرفت ہے۔ سورة الذاریات میں فرمایا:

﴿ وَمَا حَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿

''اورنیس پیدا کیا میں نے جنوں اور انسانوں کو گراس لیے کہ وہ میری عبادت کریں۔'' بہت سے حضرات نے اس کی جو تعبیر کی ہے وہ میہ ہے کہ اِللّا لِیَعْمِو فُونِ (''') (گراس لیے کہ وہ میری معرونت حاصل کریں )اگر اللہ کی معرونت حاصل ہوگی' اللہ کی ہستی کا یقین ہوگا' اللہ سے ملاقات کا یقین اور امید ہوگی تو انسان کے اخلاق میں عظیم تبدیلی رونما ہوجائے گی۔ قرآن مجید اس حقیقت کی طرف بار بار توجہ دلاتا ہے۔ سورۃ الفرقان میں ارشاد ہوا ہے:

﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَا لَوْلَا ٱنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلْئِكَةُ أَوْنَولَى رَبَّنَا ۗ لَقَدِ اسْتَكْبَرُواْ فِي أَنْفُسِهِمْ وَعَتَوْعُتُواْ كَبِيرًا ﴿ ﴾

''اور کہتے ہیں وہ لوگ جوہم سے ملاقات کی امید نہیں رکھتے' کیوں نہیں آتے ہمارے پاس فرشتے یا ہم اپنے رب کو دکھے لیں؟ تحقیق بیلوگ اپنے آپ کو بہت بڑا بجھ رہے ہیں اور بیلوگ حد (انسانیت) سے بہت ؤورنکل گئے ہیں ''

جب الله سے ملاقات کی امیر نہیں رہی تو اب نیکی کی اساس کہاں رہی ؟ نیکی کا اگر شعور بھی ہے تو اس پر کار بند ہونے کا جذبہ کہاں سے لائیں گے؟ ہاں الله کی معرفت الله کی محبت الله کا شوق لِقاء الله کے حضور میں حاضری اور اس کے سامنے جوابد ہی کا خوف اور الله کی محبت سے سرشار موکراس سے ملاقات کا اشتیاق اگر موجود ہے تو یہ ہے وہ چیز کہ بڑے سے بڑا نقصان ہوجائے موکراس سے ملاقات کا اشتیاق اگر موجود ہے تو یہ ہے وہ چیز کہ بڑے سے بڑا نقصان ہوجائے (۱۶) امام تغییر معزت مجابد سے بیتغیر منقول ہے۔ تفسیر بعد اللہ حیط لابی حیان سورہ الذاریات

لیکن انسان کچ پڑ صدافت پڑ امانت برکار بندرہے گا۔ بڑی سے بڑی تکلیف آ جائے انسان اس سے کسی جموٹ کے ذریعے بیجنے کی کوشش نہیں کرے گا۔

اس حمن میں آخری بات میر عرض کروں گا کہ ایمان کوتر و تاز ور کھنے کے لیے اللہ تعالیٰ نے نماز جیسی عظیم ترین عبادت عطا فرمائی ہے۔ ازروئے الفاظ قرآنی:﴿وَاقِيمِ الصَّلُوةَ لِذِ كُوِىٰ ﴿ وَالله ﴾ ' اورقائم ركھونما زكوميرى ياد كے ليے' ۔ اور يبھى نوٹ سيجي سُورة طامين مد بات سلے تو شبت انداز میں آئی ۔ ای سلسلہ خطاب میں حضرت مولی ایم سے گفتگو چل رہی ے انہوں نے عرض کیا:'' پر در دگار! میراسید کھول دے اور میرے کام کومیرے لیے آسان کر دے اور میری زبان کی گرہ جھی کھول دے تا کہ لوگ میری بات سمجھ سکیں۔ نیز میرے گھر والول میں سے میرے بھائی ہارون کومیرا ساتھی بنا دے ....، 'جب بید درخواست منظور ہوگئی تو پھر دوباره تكم ديا كيا: ﴿ وَلَا تَنِياً فِي ذِكُونُ ﴿ ﴾ (طلا) ' ويكناميرى ياديس تسابل سے كام نه ليمًا '' ـ ﴿ إِذْهَبَهَمْ إِلَى فِوْ عَوْنَ إِنَّهُ طَعْلَى ﴿ ﴿ طَلَّا ﴾ ﴿ طَلَّا ﴾ ﴿ جَاوَتُمْ وونو ل فرعون كي طرف وه سركشي پراُتر آیا ہے۔''اقامت صلوۃ کا حکم ای لیے دیا گیا ہے تا کدایمان کا شعور بیدار ہوتارہے۔ اس پر جو ماحول کے اثرات پڑتے رہتے ہیں وہ صاف ہوتے رہیں۔ جیسے اگر کہیں برفباری ہورہی ہوتو بار بارضرورت پڑتی ہے کہ جو بھی برف کے گائے پڑے ہیں ان کو صاف کیا جائے۔ای طرح سے انسان پر جو ماحول کے اثرات مرتب ہوتے میں جو جابات طاری ہوتے ہیں ان کودور کرنے کے کیے نماز کا حکم دیا گیا۔اس کے ساتھ جودوسری عبادات ہیں ان کا تذکرہ دوسرے مبر پرکروں گا'لیکن یہال پرنماز کا تذکرہ اس اعتبارے ہوگیا کہ ایمان ہی جاری اصل قوت و محرکه (motivating force) ہے اوراس کی آبیاری کو متحکم رکھنے کا بہترین طریقه نمازے۔اس حوالے سے مجھے حفیظ جالندھری کا بیشعر بہت پسندہے: \_ سرکشی نے کر دیے وصند کے نقوشِ بندگی

آؤسجدے میں گریں لوح جیس تازہ کریں!

ہمارا جونفس عبدیت ہے ہیماحول کے اثرات سے مجھ غبار آلود ہوجاتا ہے اس کے اندرا محکبار اورسرکشی کے جذبات سرا تھاتے ہیں' جن کی اصلاح کے لیے نماز بہترین عمل ہے۔ یہ کویا تجدیدایمان کاایک ذریعہ ہے۔

اب میں اینے موضوع کے دوسرے حصے کی طرف آرہا ہول اور وہ ہے'' اسلام کا روحانی نظام''۔

#### —— حصنه دوم

# اسلام كاروحانى نظام

''اسلام کا اخلاقی نظام'' اور''اسلام کا روحانی نظام'' کے شمن میں عرض کر چکا ہوں کہ بیہ ایک ہی مضمون کی دوسطیں (levels) ہیں ۔مؤخرالذ کر کوچاہے بلند تر کہدلیں جا ہے عمیق تر کہدلیں 'بیدونوں باتیں لازم وملزوم ہیں۔جوعمارت جنتی بلندآ پکواٹھانی ہے اس کی بنیاداتنی ہی گہری کرنی ہوگی۔ ایک ہی منزل کی عمارت ہے تو اتنی گہرائی کی ضرورت نہیں' دومنزلیں اٹھانی ہیں تو بنیا داور گہری کرنی ہوگی اور کثیر الممزلہ تمارت اٹھانی ہے تو اس کے لیے اور گہری بنیاد لے جانی ہوگ ۔ یوں سمجھے کہ اخلاق کا معاملہ ایک ابتدائی درجہ ہے کیکن روحانیت 'روحانی تعلیمات اوراس کی فکری اساسات ایک عمیق تر درجه کی غمازی کرتے میں اور ساتھ ساتھ بلندی بھی لیے ہوئے ہیں۔ بیاس دور کی بہت بڑی محرومی ہے کہ بعض اسباب کی بناپر بیموضوع بہت بدنام مو چکا ہے کو گول کے ذہنوں میں اس سے بہت بُعد پیدا مو چکا ہے اور تجابات طاری ہو بیکے ہیں ۔ لفظ تصوف بعض حلقوں میں تو گالی بن کررہ گیا ہے۔ بعض اچھے بھلے دینی حلقے بھی اس سے مناسبت نہیں رکھتے۔ زیادہ قابل افسوس بات سے کہ جولوگ فرہی اعتبار سے فعال ہیں' کچھکام کررہے ہیں'اپی سمجھاوراپی سوچ کے مطابق دینی خدمتوں میں لگے ہوئے ہیں' بعض اسباب سے ان کے ہاں تصوف پر مغائرت کا پر دہ حائل ہو چکا ہے اور نہ صرف اہمیت کی نفی ہے بلکہ شدت ہے انکار ہے۔ اور بعض حضرات تو تصوف کودین کی تعلیمات کے منافی قرار دے رہے ہیں۔اس کے دواسیاب ہیں۔

بہلاسب جو وسیع تر ہے اس کی جہتیں (dimensions) آفاتی (Universal) بیں

اوراس نے پورے کرہ ارض کوا پی لپیٹ میں لیا ہوا ہے۔ ایک مادی فکر thought)

(dust ہے جو اس وقت چھا گیا ہے۔ یوں بیجھے جیسے فضا میں معلق گرد و عبار ought)

(suspension) ہوتو پھر ہر شخص مجبور ہوتا ہے کہ دہ اسے inhale کرے۔ جب وہ سانس لے گا تو گرد لا محالہ اس کے پھیپے وہ وں میں جائے گی۔ ای طرح ہماری فضا کے اندر مادہ پرتی مادی اخلاق مادی اخلاق مادی افلاق مادی سوچ وہ میں کہ ہمارے وجود میں کہ مارے وجود میں کسی کے کم کسی کے زیادہ مرایت کر گئے ہیں۔ نتیجہ سے کہ روح کے کسی جدا گانہ تشخص کا سرے سے انکار ہے اور عام طور پر سیسمجھا جاتا ہے کہ روح اور جان (life and spirit) تشخص کھی ہے۔ انکار ہے اور عام طور پر سیسمجھا جاتا ہے کہ روح اور جان (independent) تشخص بھی ہے۔ سے اس کا بہت کم لوگ افرار کرتے ہیں۔

مغربی فکر کے غلبہ اور استیلاء کے ساتھ ساتھ تصوف سے بُعد کا دوسراسب یہ بھی ہے کہ روحانیت اور روحانی تعلیمات کے لیے جو لفظ بطور عنوان اختیار کرلیا گیا بعتی '' تصوف'' یہ درحقیقت ایبا ہی ہے جیے بھی مشرقی پاکتان میں '' باہری'' کا لفظ استعال کیا جاتا تھا، بعنی باہر سے آئے ہوئے لوگ ۔ تصوف باہری اصطلاح ہے' یے قرآن کی اصطلاح نہیں ہے۔ پھرا یک اعتبار سے جمہول النسب ہے' یفین سے نہیں کہا جا سکنا کہ اس کا مادہ کیا ہے ۔ بعض حضرات نے کہا ہے کہ چونکہ صوفی اپنے آپ کو مشقت میں ڈالنے کے لیے اُون کے کپڑے بہتے تھے' لہذا یہ لفظ'صوف' سے بنا ہے۔ بعض نے اسے صفا' سے مشتق قرار و سے کی کوشش کی ہے' لیکن کوئی محقق تھینی بات نہیں کہ سکا۔ زیادہ تر اس خیال کا اظہار کیا جاتا ہے کہ یہ یونانی اصطلاح کوشک نے تعرف نہون نے سے دیا ہے۔ بوتانی اصطلاح کی شکل اختیار کر لی ۔ واللہ اعلم ۔ پھر رفتہ رفتہ یہ لفظ تصوف نہ صرف دین کی اصل اصطلاح کی مقام بن گیا' بلکہ اس نے ''اورانڈ قرآنی: ﴿ وَاللّٰهُ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴾ حدیث کی اصل اصطلاح احدین کی اصل اصطلاح مدیث کی اصل اصطلاح مدیث کی اصل اصطلاح مدیث کی اصل اصطلاح ادیان کی افران کے افاظ قرآنی: ﴿ وَاللّٰهُ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ ﴾ حدیث کی اصل اصطلاح احدین کی اصل اصطلاح احدین کی اصل اصطلاح ادیان کی افران کی افران کی افران کی افران کی اسل اصطلاح احدین کی افران کی دوران کی افران کی دوران کی افران کی دوران کی افران کی دوران کی د

تصوف يااحسان؟

صدیث جریل میں در حقیقت جاری ندہی زندگی کے تین درجات (levels) کومعین باگیا ہے۔ پہلا درجہ اسلام ہے اس سے اونچا درجہ ایمان اور اس سے اونچا درجہ احسان ہے۔ صدیث بجریل کو'' اُمّ السنة'' قرار دیا گیا ہے اور بیہ حدیث کی مختلف کتا بوں میں مختلف کتا بوں میں مختلف صحاب کی مختلف کتا بوں میں مختلف صحاب کی مختلف کتا ہوں میں حضرت ابو ہریرہ ڈائٹیز سے منقول ہے۔ بیٹی بخاری میں حضرت عمر بن خطاب بڑائٹیز سے الفاظ کے فرق کے ساتھ وار دہوئی ہے۔ صحیح بخاری کی روایت مطاحظ فرمائے: '''

عَنْ آبِي هُرَيْرَةً ﴿ قَالَ : كَانَ النَّبِيُّ عَلَا اللهِ عَالِمُ اللهِ وَمَلاَئِكَمِهِ فَآلَهُ وَمُلاَئِكَمِ وَمُولِكُمُ اللهِ وَمَلاَئِكَمِهِ وَيُولُمُ اللهِ وَمَلاَئِكَمِهِ فَآلَهُ وَمِلْاَئِكَمِهُ اللهِ وَمُلاَئِكَمِهُ اللهِ وَمُلاَئِكَمِهُ اللهِ وَمُلاَئِكَمِهُ اللهِ وَمُلاَئِكَمُ أَنْ وَيُلِقَائِهِ وَرُسُلِهِ وَتُولِمِنَ بِالْمُعْنِ ) قَالَ : مَا الْإِسْلَامُ اللهَ وَلَوْ اللهُ وَلَا تُشُولُ لِهِ شَيْئًا وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ وَتُولِيكَ الزَّكَاةَ الْمَفُرُوضَةُ وَتَكُولُونَةً وَلَمُ وَلَا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَتُقِيمَ الصَّلَاةَ وَتُولِيكَ الزَّكَاةَ الْمَفُرُوضَةُ وَتَصُومَ وَمَضَانَ ) وَاللهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ وَاللهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمُ تَكُنُ تَرَاهُ فَإِنَّا لَهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمُ تَكُنُ تَرَاهُ فَإِنَّا لَهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمُ تَكُنُ تَرَاهُ فَإِنَّا لَهُ كَأَنَّكَ اللهُ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمُ تَكُنُ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ ....) (١)

" حضرت ابو ہریرہ دیاتی سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ ایک دن نی مرم مُٹائیڈ الوگوں ہیں ہیٹے ہوئے سے استے میں حضرت جرائیل این آئے اور بوچھنے گئے: ایمان کے کہتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: "ایمان بیہ ہے کہ الله اوراس کے فرشتوں کا اوراس سے ملنے کا اوراس کے بیغیروں کا بقین کرے اور مرکر جی اٹھنے کو مانے " ۔ انہوں نے بوچھا کہ اسلام کیا ہے؟ آپ مُٹائیڈ آئے فرمایا: "اسلام بیہ ہے کہ تو اللہ کی عبادت اس طرح کرے کہ اسلام کیا ہے؟ آپ مُٹائیڈ آئے فرمایا: "اسلام بیہ ہے کہ تو اللہ کی عبادت اس طرح کرے کہ اور نماز کو قادا کرے اور رمضان کے روزے رکھے"۔ اُس نے بوچھا کہ احسان کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: "احسان میں ہے کہ تو اللہ کی الی عبادت کرے جسے کہ تو اُسے دیکھ رہا ہے اور اگر بینہ ہوسکے تو وہ تو تھے دیکھ بی رہا ہے۔ اور اگر بینہ ہوسکے تو وہ تو تھے دیکھ بی رہا ہے۔ "

قرآن تھیم میں سورۃ المائدۃ کی آیت ۹۳ بعض اعتبارات سے مشکل بھی ہے اور بہت کم حضرات نے اس کے مضمرات پر توجہ کی ہے۔ شراب کی حرمت کی جب آخری آیت نازل ہو گئی و تعرف اس کے مضمرات پر توجہ کی ہے۔ شراب کی حرمت کی جب آخری آیت نازل ہو گئی مصابہ کرام جو کھی ہے کہ دلوں میں تشویش پیدا ہوئی کہ اب تک ہم پینے رہے 'یہ چیزا گرنجس ہے' مصرے' تو اس کے اثر ات تو ہمارے وجود میں شامل ہو بچے ہیں۔ اس طرح جو حضرات حرمت کے آخری یا حتی تھم کے آنے ہے پہلے فوت ہو بچے ان کا کیا ہوگا؟ اور جو اس دوران فوت ہو گئے ان کو تو بہ کا موقع نہیں ملا ان کا کیا ہوگا؟ ( بھی تشویش تح مل قبلہ کے موقع پر ہوئی تھی کہ موقع بر ہوئی تھی کہ اس کی ان کا کیا ہوگا؟ ( بھی تشویش تو بل قبلہ کے موقع پر ہوئی تھی کہ اس کی ان کا کیا ہوگا؟

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الايمان باب سؤال جبريل النبي عَنْ ال

ہماری سولہ میبینے کی نمازیں کس حساب میں درج ہوں گی؟ وہ تو قبلہ نہیں تھا' قبلہ تو اصل یہ بیت اللہ تھا' تو ہماری سولہ مہینے کی نمازیں کیا ضائع ہوجا کیں گی؟) جس طرح وہاں تسلی کرائی گئی تھی اسی طرح اس معالطے میں قرآن تھیم میں اہل ایمان کی تسلی کرائی گی:

﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِخَتِ جُنَاحٌ فِيْمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقُوا وَّامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِخَتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَّامَنُوا ثُمَّ اتَّقُوا وَّاحُسَنُوا ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ۞﴾ (المائدة)

''جولوگ ایمان لائے اور نیک عمل کیے اُن پر پچھ گنا ہنیں اُس میں جودہ پہلے کھا پی چکے' جب کہ انہوں نے تقویٰ کی روش اختیار کی اور ایمان لائے اور نیک اعمال کیے' پھر تقویٰ اختیار کیا اور ایمان لائے' پھر تقویٰ اختیار کیا اور درجہُ احسان پرعمل کیا۔اللہ دوست رکھتا ہے ایسے تھسنین کو ''

تحويل قبله كي حواله سي فرمايا كيا تعا:

﴿ وَمَا كَانَ اللّٰهُ لِيُضِيعُ إِيْمَانَكُمْ ﴿ إِنَّ اللّٰهِ بِالنَّاسِ لَرَءُ وَفَى رَّحِيمُ ﴿ (البقرة) " (البقرة) " اورالله اليانين كم ضالع كردي تهارا اليان (نماز) "ب شك الله لوگول يربوى شفقت د كھنے والا اور مهربان ب - "

جب أس جانب رُخ كرك نماز پر صنح كاتهم تھا تو رخ أس طرف كرليا اوراب إس جانب كا حكم ہے ، جناني اوراب إس جانب كا حمت كا تقم ہے ، چناني اوران كر كے نمازي اواكى جائيں گی۔ اى طرح جب شراب كى حرمت كا آخرى تهم آگيا تواس توليش كورفع كرنے كے ليے بيآ بيت مبادكه نازل ہوكى۔ اس ميں واضح كر ديا گيا كه وہ لوگ جوائيان كے ملى تقاضوں كو پوراكرتے رہ نيك كام كرتے رہ ان پركوكى حرج نہيں ہے جو كچھ بھى وہ پہلے كھا پی گئے ۔ كى شے كة خرى تكم كن ول سے پہلے جو بھى ان كام كرتے رہ ان پركوكى المحمل رہا ہے ، جو چيزيں استعال كى بين ان پركوكى الزام نہيں۔ اس آيت ميں تقوى كے تين در جے بيان ہوئے بيں۔ تقوى گوياس ميں مان پركوكى الزام نہيں۔ اس آيت ميں تقوى كے تين ہو الى قوت كے جوانسان كونيكى پر ابھارتى ہے۔ تقوى نے ان كے ايمان اور عمل صالح ميں ايک خاص رمگ بيدا كر ديا۔ پھران ميں مزيد تقوى بيدا ہوا تو ان كا ايمان اس قانونى ايمان سے بڑھ كر يقين قبلى بيدا كر ديا۔ پھران ميں مزيد تقوى بيدا ہوا تو ان كا ايمان اس قانونى ايمان سے بڑھ كر يقين قبلى اللہ يُحرب المدى مولى اللہ يومر علما كونسان كے دورات كے اللہ يومر علما كونسان كونسوني ہے اللہ يومر علما كام ان كارت اللہ يومر علما كران ہے۔ اللہ يومر علما كونسان كا درجہ تو محبوبيت خداوندى كا مقام ہے۔

تصوف کے لفظ نے''احسان'' کی اصطلاح کو ہمارے دین لٹریچرے بالکل خارج كرديا\_مولانا مناظراحس كيلاني"كى كتاب كاعنوان بي"مقالات احساني" ليكن عام آدى احسان کے اصل معنی جانا ہی نہیں۔ا چھے بھلے پڑھے لکھے لوگوں کومعلوم نہیں کہ احسان کے معنی صرف يبى نبيس بي كداوگول كے ساتھ ئىلى كا معاملہ كرنا جا ہے۔ بس ياتسورسانے ہے۔ جيے ا یک قاعدہ ہے کہ جہال کوئی بدعت آئے گی سنت وہاں ہے رخصت ہوجائے گی بدعت کسی نہ کسی جگہ سے سنت کوdisplace کر کے اپنی جگہ بناتی ہے ای طرح تصوف کی اصطلاح اس طرح چھا گئ کہ اس نے ہمارے شعور 'ہماری فکر اور ہماری زبانوں سے لفظ احسان کو خارج کردیا۔ مِرِيدِ برآ ل بعض چوٹی کے قلسفیانہ مباحث جیسے ماہیت وجود' ماہیت ز مان وغیرہ' جو مابعد الطبیعیات (Mataphysics) کے مشکل مسائل میں صوفیاء کے ہال زیر بحث رہے ہیں۔اس لیے کہ ہمارے جو بڑے صوفیاء گز رے ہیں جوتصوف کے امام تھے' وہی بہت بڑے فلنفئ بھی تھے۔اس دور کے ایک بہت بڑے مصنف ادر مؤلف جو کہ تصوف کے شدید مخالف جِن ایک مرتبه میری ان سے گفتگو بوری تقی تو انہوں نے تسلیم کیا کداسلام کے اصل فلنی صوفیاء بی ہیں۔واقعہ یہ ہے کہ فلسفہ بلندترین منزل پر انہی صوفیاء کرام کے ہال نظر آتا ہے۔ چنانچہ بدشتی ہے بعض فلسفیانہ مباحث بھی تصوف کا جزوِ لازم بن گئے ہیں۔ جیسے وحدت الوجود اور وحدت الشهود در حقیقت ایک فلسفه ہے اور اس کا اصل میں ''اجہان'' ہے کو کی تعلق نہیں' کیکن چونکہ فلاسفہ اور حكماء وبى صوفياء بين لبذا بي خلط محث بيدا بوارينا ني جن لوكون كو فلسفد كے بيجيده اور عميق مباحث ہے ذہنی مناسبت نہیں ہے انہوں نے فلسفداور تصوف کو گذیڈ کر کے دونوں کا انکار کردیا۔ بی مختلف اسباب میں جن کی بنا پر اسلام کی روحانی تعلیمات کا ایک عرض (dimension) ہارے ذہنوں سے اوجھل ہو چکا ہے۔ چونکہ اس دور میں فضا سائنسی عقلیت پیندی کی ہے کہ جو شے دیکھی جا سکتی ہو محسوں کی خیاسکتی ہو چھوئی جاسکتی ہو جو ہمارے حواس کی گرفت میں آسکتی ہو'جس کی ہم تو یُق کر سکتے ہوں کہ ایسا ہوا ہے یانہیں' جو ہمارے تجرباتی دائرے کے ا ندر آ رہی ہو' بس توجہ اور ولچیپی اور بحث و تحیص ای کے بارے میں ہوتی ہے لہذا ان تمام اسباب نے ل جل کر مینتجے ذکالا کردین کی تعلیم کابیا ہم ترین شعبہ جو بعض اعتبارات سے اصل لبِلباب اوراصل مقصود قرار دیا جاسکتا ہے اس دور میں ہماری نظروں سے او جھل ہور ہاہے۔

# دین کی روحانی تعلیمات اوراحیا کی تحریکییں

اس دور میں جو احیائی تحریکیں ہے در ہے ناکا میوں سے دو چار ہورہی ہیں، میرے نزدیک اس کا سب سے بڑا سبب یم ہے کہ ایمان کی وہ منزل یا ایمان کا وہ درجہ جس میں ایمان یعنین کو پہنچ جائے ، وہ ایک العسام اور ایک افتدار کی انتخار کی گئل افتدار کی ایمان کو این جائے ہے تھی ہیں اور ایک افتدار ہے کہ ایمان کی حقیل و کمر لے اور اس کی حرارت انسان کو اپنے باطن میں محسوس ہوئی یہ کیفیت نہیں ہے۔ بلکہ پچھ قبل و قال کی کھوش کی کوشش کی قال نے کھی قبل و استدلال سے کوئی بات ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے اور اس کے نتیج میں پچھ آگے چلتے بھی ہیں تو تھوڑی دیر میں ہمت جواب دے جاتی جاتی ہے۔ وہ استقامت جو مجب خداوندی سے بیدا ہوتی ہے غیر موجود ہے۔ اگر پاؤس وہاں جے ہو تنہیں ہیں تو استقامت جو مجب خداوندی سے بیدا ہوتی ہے غیر موجود ہے۔ اگر پاؤس وہاں جے ہو تنہیں ہیں تو استقامت جو مجب خداوندی سے بیدا ہوتی ہے نیر موجود ہے۔ اگر پاؤس وہاں جے

اگر بداستقامت نہ ہوگی تو داکیں باکیں ہے کی راہ ییر (short cut) کی تاہش ہوگی اور فوری نتیجہ برآ مدکر نے کی کوشش کی جائے گی۔ یہ جو احیائی تحریکیں ہے بہ بہ ناکامیوں سے دو چار ہور ہی ہیں اس کا جب آپ گہرائی میں تجزیہ کریں گے تو معلوم ہوگا کہ مسلم وہ کی ہے تو میں عرض کر چکا ہوں۔ انسان کی حقیقت کو اگر نہیں سمجھا جیسا کہ قرآن میں بیان ہوئی ہے تو اسلام کے روحانی نظام کو بھسامکن نہیں۔ اگر چہوہ بطر زِ جلی بیان نہیں ہوئی کیکن وہ لوگ جو اشارات بھنے کی استعدادر کھتے ہیں انہوں نے اسے بھا ہوا ہو ربیان کیا ہے۔ انسان کا وجود مرکب وجود ہے ایک اس کا حیوانی وجود ہے جو اس کی جسد خاکی اور اس کی جان کا مجموعہ ہے جبکہ ایک اس کا روحانی وجود ہے جو اس کی روح پر مشتمل ہے۔ دونوں کا علیحہ ہ آزاد ہے جبکہ ایک اس کا روحانی وجود ہے دونوں اپنے آپ نقاضے رکھتے ہیں اور یہ نقاضے بہت صد کت ایک دوسرے سے متصادم اور متفاد ہیں۔ دونوں کے رجانات میں بُعد المشر قین ہے تک ایک دوسرے ہے تو دوسرا اُدھر کھنچتا ہے۔ ایک کا زُخ پستی کی طرف ہے تو دوسرے کا زُخ

بلندی کی طرف ہے۔ایک کا مبداً (origin) ہی بلندی ہے اور دوسراوہ ہے کہ جس کا وجود خاک سے قائم ہوا ہے۔اس اعتبار سے اگر اس حقیقت کونہیں جانا جائے گا تو روحانی تعلیمات اور روحانی نظام کا سمجھنا قطعاً محال اور ناممکن ہے۔

یہ بات واضح رتی چاہیے کہ صرف نبی کی تعلیمات کامل ہوتی ہیں باقی جو بھی دین کے مصلحین مفکرین اور اصحاب علم ہیں ان کا علم وفکر درجہ بہ درجہ ترقی کرتا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ لَمُتَرْحَكُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَقِ ﴿ ) ﴿ (الانشقاق ) ''تم الانم الزما سیرھی چڑھو گئے'۔ چانچہ ہمارے ہاں بھی اسلامی مفکرین سے ایک خطا ہوئی۔ یہ بات تو واضح رہی کہ ایک اسلامی ریاست ایک محیوا سال می تحریک کے جیجے میں قائم ہو سکتی ہے کین اس بات کا شعور کہ اس اسلامی تحریک کے افراد کار کے اندرایمان کی ایک خاص گہرائی اور گیرائی درکار ہے اس نقط کے حوالے سے کونا ہی محسوس ہوتی ہے۔ آج ہمارے معاشرے میں اسلام ایک موروقی عقیدہ ہے 'ہم بیدائتی طور پر مسلمان ہیں گرایمانِ حقیقی کی وہ صورت کہ ہرشے میں اللہ موروقی عقیدہ ہے 'ہم بیدائتی طور پر مسلمان ہیں گرایمانِ حقیقی کی وہ صورت کہ ہرشے میں اللہ میں فاعلی حقیقی نظر آئے' شاذ ہے۔ اکبرال آبادی نے کہا تھا ۔

تو خاک میں ل اورآگ میں جل جب خشت بے تب کام چلے ان خام دلوں کے عضر پر تعمیر نه کر بنیاد نه رکھا!

چنانچدایمان کی بنیادی مشخکم سیجے۔ایک زندہ یقین جو تحریک اسلامی کے کارکنوں کے وجود میں سرایت کیے ہوئے ہوایہا ایمان ورکار ہے۔ صحابہ کرام جو گئے کے ایمان کی شدت (intensity) ایمان بالشہود کی ما نند تھی جیسا کہ حدیث میں ایک صحابی کا قول آتا ہے: ((وَلَکَّانِّی اَنْظُرُ اِلَی اَلْمُول الْبَانِ الْبَحَدَّةِ ..... وَلَکَّانِّی اَسْمَعُ عُواءً اَلْمِلِ النَّادِ))(۱) "گویا میں اہل جنت کو اپنی آٹھوں سے دکھ رہا ہوں اور گویا میں جہنیوں کی جی ویکارین رہا ہوں '۔ جب تک یہ کیفیت پیدائمیں ہوتی اور اسلامی تحریک کے کارکنوں کی معتدبہ تعداد کی تربیت اس انداز میں نہیں ہوتی اظاہر احوال کا میا بی کا کوئی تصور ممکن نہیں۔

یہاں میں مولا ناسید ابوالاعلی مودودیؒ کے چند جملے نقل کررہا ہوں جو قیام پاکستان کے فوراُ بعدریڈ بو پاکستان پرنشر ہونے والی نقار پرسے ماخوذ ہیں:

'' فلسفه و مذہب کی دنیا میں عام طور پر جو تیل کار فرما ہے وہ یہ ہے کہ روح اورجسم ایک دوسرے کی ضد ہیں' دونوں کا عالم جدا ہے' دونوں کے تقاضے الگ ہیں بلکہ باہم مخالف

<sup>(</sup>١) الإيمان لابن ابي شيبة كيف اصبحت يا حارث بن مالك؟ 'قال: اصبحت مؤمنا.....

ہیں .....اسلام کا نقطۂ نظر اس معالم میں دنیا کے تمام ندہبی اور فلسفیانہ نظاموں سے مختلف ہے.....''

ان جملول کے بعد مولا نامر حوم نے اس نقط منظر کی پر زور نقی کی ہے اور اس جو بت کا انکار کیا ہے۔ میر بے زد یک بہی وہ فکر کی کوتا ہی ہے جس کی بنا پر اسلام کی روحانی تعلیمات اور اس کے روحانی نظام سے نگا ہیں بالکل مجوب ہوکر رہ جاتی ہیں۔ تا ہم واقعہ یہ ہے کہ بیصرف مولا نا مودود دی کا جملہ نہیں ہے بلکہ ایک خاص دور کے طرز فکر کا عکاس ہے۔ مولا نا اصلاحی صاحب تو تصوف کے سراسر صلافت سجھتا تصوف کے سر یہ نالف ہیں۔ ان کے الفاظ تو یہ ہیں کہ '' میں تصوف کو سراسر صلافت سجھتا ہول''۔ اس سے آگے کی بات آپ کو سرسیدا جمد خان' ان کے تبعین' پیر غلام احمد پرویز اور علامہ مشرقی کے ہاں ل جائے گی۔ یہ تمام وہ مکا تب فکر ہیں جنہوں نے دین پر بطور'' نظام نے زندگ'' کوروفکر کیا ہے اور غلطیوں اور کوتا ہیوں سے دوچار ہوئے ہیں۔ کم از کم مولا نا مودودی کے خوا لے سے میری دیات داراندرائے ہے کہ بارے میں میں بہت مجھتی تو بیری کے اور اس کی بہت عمدہ وقتر سے خصوصیت کے ساتھ اسلام کے کالی نظام میں بہت مجھتے تعبیر کی ہے اور اس کی بہت عمدہ وقتر سے کوقو شے کی انہوں نے ساتی اور معاشرتی نظام میں بہت مجھتے تعبیر کی ہے اور اس کی بہت عمدہ وقتر سے کوقو شے کی ہے۔ لیکن اصل کی رہ گئی ہے دین کے باطنی پہلو کے حوالے سے جودین کے تمرات ہیں جس بی جس کے اور اس کی بہت عمدہ وقتر سے خود میں جودین کے تمرات ہیں جس کے لئے ہم'' روحانی نظام'' کا لفظ استعال کر رہے ہیں۔ اس سے بعد ہے دوری ہے اور بعض طالات میں اس کا انکار ہے۔

# انسان ایک مرکب وجود ہے

اس کے برعکس اصل حقیقت ہیہ ہے کہ انسان کا وجود ایک مرکب وجود ہے۔ اس کا ایک وجود ہیں ہو یہ ایک الگ بحث ہے۔ وجود جدخا کی مٹی سے بنا ہے۔ اس کی تخلیق کا طریق کار کچھ بھی ہو یہ ایک الگ بحث ہے۔ اور اس کے اندرایک روح ہے جس کا تعلق الله تعالیٰ نے اپنی ذات سے قرار دیا ہے۔ فرمایا: ﴿ وَنَفَعُتُ فِینِهِ مِنْ زُوْرِحِی ﴾ (المحمور: ۲۹)''اور جب میں پھوتک دوں اس میں اپنی روح میں سے''۔ پہی مضمون انہی الفاظ کے ساتھ سورہ ص (آیت ۲۷) میں بھی آیا ہے۔ اس کی ہم تفصیلی تو جیہ نہیں کر سکتے کہ اس کا مفہوم کیا ہے 'لیکن بہر حال اس کا possesive mode کے مابین جو مجت ہے اس کا ایک رخ ہے اللہ کا محبت کرنا بندوں ہے۔ انسان اور اس کے خالق کے مابین جو مجت ہے اس کا ایک رخ ہے اللہ کا محبت کرنا بندوں کے ساتھ اور دوسرا اُرخ ہے انسان کا محبت کرنا اللہ کے ساتھ ۔ یہ دوسرا درخ اس روحانی نظام کا

اصل موضوع ہے۔ ہمارے وجود کے چونکہ دو پہلو ہیں'لہذا ہمارے اندر محبتیں بھی دو ہیں۔ ایک محبت ہے'' حب الشہوات' 'جیسا کہ سورہ آل عمران میں فرمادیا گیا:

﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَآءِ وَالْمَيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَّطُرَةِ مِنَ النَّمَّبِ وَالْفَنَاطِيْرِ الْمُقَنَّطُرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفَعَامِ وَالْمَحْرُثِ \* ذَٰلِكَ مَتَاعُ الْدَّهَبِ وَالْفَعَامِ وَالْمُحَرِّثِ \* ذَٰلِكَ مَتَاعُ الْحَيْلِةِ اللَّهُ عَنْدَةً حُسُنُ الْمَالِ ﴾ الْحَيْلِةِ اللَّهُ عَنْدَةً حُسُنُ الْمَالِ ﴾

''لوگوں کے لیے شہوانی خواہشات' عورتیں' بیٹے' سونے چاندی کے ڈھیر' نثان زدہ گھوڑے' مویثی اور کھیتی مزین کردیے گئے ہیں۔ بیسب بچھ دنیا کی زندگی کاسامان بے' جبکہ حقیقت میں جوٹھکانہ بہتر ہےوہ اللہ کے پاس ہے۔''

ان تمام چیزوں کی محبت انسان کے اندر موجود ہے اور بیاس کے لیے مزین کردی گئی ہیں۔ لیکن بید ہمارے اس حیوانی وجود کی محبت ہے۔ بیاس وجود کے تقاضے اور اس کے تسلسل کے ذرائع ہیں۔ اگر بیر محبت نہ ہوتو بید دنیا کا ہنگامہ یہاں کی روفقیں ختم ہوکر رہ جا کیں۔ بیر محبتیں بوی توی ہیں بوی شدید ہیں ازروئے الفاظِ قرآنی : ﴿ وَالنَّهُ لِيحُتِ الْمُحْدِيْ اَلْمُحَدِيْ اَلَٰمُ ہُمَا کی روفق ہے کہما گئی ہے کھا گی ووڑ ہے۔ بیر سارا معاملہ ان محبت کی تیان وہ محبت دنی ہوئی ہے اس کا ہمیں شعورتیں ہے اسے ہم بھلائے بیٹھے ہیں۔ آبت مبارکہ ہے:

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللَّهَ فَانْسُهُمْ اَنْفُسَهُمْ ۗ اُولَٰتِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ۞﴾ (الحشر)

''ان لوگوں کی مانند نہ ہو جانا جنہوں نے اللہ کو بھلا دیا تو اللہ نے ان کو اپنے آپ سے عافل کر دیا۔ یہی لوگ ہیں جونا فرمان ہیں۔''

اپے آپ سے عافل ہونا اپ اس روحانی وجود سے عافل ہونا ہے جواصل انسان ہے جس کی بناپر بیٹر ف حاصل ہوا کے انسان ہے جس کی بناپر بیٹر ف حاصل ہوا کہ انسان مجو دِ ملائک بنا اسے خلافت میسر آئی اور اللہ تعالی نے فر مایا:

﴿ وَلَقَدُ كُوّ مُنا يَنِي اَدَمَ وَحَمَلُنهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحُو وَرَزَقُنهُمْ مِّنَ الطَّيَبَاتِ
وَ فَصَّلُنهُمْ عَلَى كَثِيْرٍ مِّمَنُ خَلَفْنَا تَفْضِيلًا ﴾ (بنی اسراء یل)
د'اور ہم نے عزت وی آدم کی اولا دکوا ورسواری وی ان کوجنگل اور دریا میں اور روزی

دی ہم نے ان کوستھری چیز ول سے اور بڑھادیا ان کو بہتوں سے جن کو پیدا کیا ہم نے بڑائی دے کر۔''

اس اصل وجود کی جانب سے ذہول ہےاور آج کا جدید فکر اس وجود کا اٹکار کر رہاہے۔ ہمارے روحانی وجود کی بھی ایک محبت ہے' کیکن میرمجہ اللہ کی محبت سے عبارت ہے۔اس کا اللہ تعالیٰ کے ساتھ ایک خاص تعلق وربط ہے جسے ہم سجھ نہیں سکتے۔ مولانا رومیؓ نے بڑے پیارے انداز میں ایک شعر میں کہا ہے۔

> اتسالے بے تکیف ہے قیاس ہست رب الٹاس را باجانِ ناس(۱)

یہ ایک ایہ انسال اور ایہا قرب ہے جے ہم کسی شے پر قیا سنہیں کر سکتے 'اسے ہم کسی مثال

سے بچھ بھی نہیں سکتے ۔ اتسال ہے' قرب ہے' انتہائی قرب ہے کہ اس سے زیادہ قرب کا تصور
ممکن نہیں ۔ اس روحانی وجود کے ساتھ اللہ تعالی کا گہر اتعلق اور بڑا گہرار شتہ ہے۔ ہرانسان خود
اپنے اندر محسوس کرتا ہے کہ اندر ایک خیروشر کی شکش ہر پاہے ۔ کوئی شے اندر ہے جینچی ہے برائی
کی طرف اور کوئی شے اندر ہے جو بچھے برائی پر طاہمت کرتی ہے اور مجھے خیر کی طرف گفینچی ہے۔
اگر آپ کے پاس ایک ہی روثی ہے' بچھاور نہیں ہے اور کوئی سائل آگیا تو آپ کے اندرایک
کی طرف کوئی قوت کے گی کہ میدروٹی اپنے پاس رکھو بیتو تمہاری ضرورت کو بھی کھا ہے نہیں
کررہی 'دوسرے کو حصد داریتانے کا کوئی سوال نہیں ۔ لیکن کوئی شے اندر بی اندرآ پ کورا غب
کررہی 'دوسرے کو حصد داریتانے کا کوئی سوال نہیں ہے' اس کو بالکل فاقہ ہوجائے گا' بجھے چاہے
کر میں اپنی روثی میں اس کوشر یک کروں ۔ یہ ایک شکش ہے جو ہرانسان کا ہروقت کا تجربہہ ہوگی کہ خیس اپنی روثی میں اس کوشر کے مرف اپنی اندر محسوس کرتا ہے ۔ یہ دوقو تمیں ہیں جو اندر سے مجھنے رہی ہیں ۔ یہ بات انجی طرح جان لیا چاہئے جیسا کہ اقبال نے کہا ہے ۔
مہین جو اندر سے میں ۔ یہ بات انجی طرح جان لیا جانے جو برانسان کا ہروقت کا تجربہ ہو کہ کہا ہے ۔

ستیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز چراغ مصطفوی کا فیلم سے شرار بولیمی

تاریخ میں جوخیر وشرنظر آرہا ہے انسان کے باطنی خیر وشر کا مظہر ہے۔اس حوالے سے جدیدہ کے میدان جدیدہ کے میدان است انسان کے کام کا مطالعہ بھی مفید ہے۔فراکڈ کے بعد نفسیات جدیدہ کے میدان (۱) یوایسا انسان کے کیاس کی کیفیت نامعلوم ہے اور اسے کسی پر قیاس بھی نہیں کیا جاسکتا .....ہاں گر باری تعالی انسانوں کی ارواح کے ساتھ ہے۔

میں کئی نظریات آئے مگر آج بھی اس کے نظریات کو مانا جاتا ہے ۔ گویا وہ نفسیات جدیدہ کا باوا آ دم ہے۔ فرائڈ نے بوی وضاحت کے ساتھ انسان شخصیت کے تین levels متعین کیے میں - اس کے نزویک ایک bileر libido ہے جے ہم حیوانی واعیات animal) instincts سے تعبیر کر سکتے ہیں جوانسان کے اندر سفلی پہلو کا تقاضا بن مر اجرتے ہیں۔ صحت ومشاہرہ ہے فرائڈ یہاں تک پہنچ گیا جس کا تذکرہ قرآن میں بایں الفاظ آتا ہے: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَا مَّارَةً ، بالسُّوءِ ﴾ (يوسف:٥٠) ' يقينانفس (انسان كاحيواني وجود ) برائي كاحكم ديتا ہے''۔اے تواپی غرض ہے'ا بنا پیٹ بھرنے ہے دلچیس ہے'ا ہے کوئی غرض نہیں کہ حلال ہے یا حرام ہے۔اسےاس سے کوئی بحث نہیں کہ دوسرے کا پیٹ خالی ہے یا بھرا ہوا ہے۔اس کے اندرجنسی جذبر کھا گیا ہے جو ہڑا منہ زور ہے۔ یہ اپنی تسکین جا ہتا ہے اسے اس سے بحث نہیں ے كە حلال راستەكون سا ب اور حرام كون سا ب- اس كا اندر" حب تفوق" urge to (dominate) بھی یائی جاتی ہے جس کے لیے بہ طال اور حرام معج اور غلط fair and (foul کی تمیز بھلا بیشا ہے۔ای وجہ سے فرائڈ نفس امارہ کے لیے id and libido ک اصطلاح استعال كرتاب \_اس كاويراك انساني شخصيت ب حقيقت باطني باس كى انا یا خودی(ego) ہے۔ پھر بلندر بن در ہے میں اس کی فوق انایا ماورا خودی(super ego) ہے۔ چنانچہ خیر وشرکی کشکش انسان کے دونوں وجودوں کے مابین جاری ہے۔ ایک اس کا روحانی وجود ہےاورایک حیوانی وجود ہے۔حیوانی وجود خاکی الاصل ہے جب کرروحانی وجود کا مبدأ وه ب جو ملا تكد ك بم بلد ب بلك ملا تكد يهي افضل ب اس لي كدملا تكدكوتو انسان کے سامنے تجدہ ریز کرویا گیا۔

انسان کے اندر جودو وجود ہیں' دونوں کے نقاضے مختلف ہیں۔ آج شایداس بات کا فداق اثرایا جا رہا ہے کیکن اچھی طرح سمجھ لیجے کہ اس دوح کے لیے جمد حیوانی در حقیقت قید خانہ ہے۔ جمد پر روح کا غلبہ ہوجائے تو پھر پوری و نیا بندہ مومن کے لیے قید خانہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ یکی وہ بات ہے جو نبی مرم مُن گُرُیُّو اللَّهُ نُو مین کے لیے قید خانہ ہے اور کافر کے لیے جنت کی مانند ہے'۔ و جَنَّدُ الْکُوْمِنِ کَانند ہے' دورکافر کے لیے جنت کی مانند ہے' ۔

<sup>(</sup>١) شعب الايمان للبيهقي التاسع والثلاثون من شعب الايمان وهو باب في المطاعم ..... الفصل الثاني في ذم كثرة الاكل\_

روح ہمارے حیوانی وجود کے پنجرے میں قید ہے اور اپنے رب کی طرف رجوع کرنا چاہتی ہے۔ اس کا میلان رب کی طرف ہے' اسے اگر تسکین حاصل ہوتی ہے تو ذکر رب سے ہوتی ہے' اسے اگر تسکین حاصل ہوتی ہے تو ذکر رب سے ہوتی ہے۔ اس اگر انشراح ہوتا ہے تو معرفت رب سے ہوتا ہے۔ وہ ایک دکتی ہوئی بھٹی ہے جس کے اندر محبت خداوندی جوش مار رہ تی ہے۔ میں جان ہو جھ کر لفظ عشق استعال نہیں کر دہا' اس لیے کہ یہ لفظ قرآن وسنت میں استعال نہیں ہوا' فاری شاعری میں آیا ہے۔ اس کا مفہوم درست ہے' کیکن ہمیں چاہیے کہ ہم ان اصطلاحات کی طرف رجوع کریں جو کتاب وسنت میں آئی ہیں۔ سے الفاظ جب بھی آئیں گے اضافی مفہوم لے کرآئیں گئی تا ہم عارضی طور پڑئی اصطلاحات کی طرف رجوع کریں جو کتاب وسنت میں آئی ہیں۔ سے الفاظ جب ہمی آئیں گے اضافی مفہوم لے کرآئیں گئی تا ہم عارضی طور پڑئی اصطلاحات کا استعال کیا کا استعال کیا جب کے جدید اصطلاحات کا استعال کیا جائے ۔ لیکن ان کومتقلاً اختیار نہیں کرتا جا ہے۔

لفظ عشق مولانا روم نے استعال کیا ہے۔ ای طرح دورِ حاضر میں روی کانی علامہ اقبال فی بید نظ استعال کرتے ہیں۔ بہر کیف محبت خداوندی کی ایک آگ روح کے اندر ہے۔ اکثر و بیشتر انسانوں کا حیوانی و جوداس روح کو دیائے ہوئے ہوتا ہے چٹانچ اس کے بھاری ہوجھ تلے بیروح سمتی رہتی ہے تر پتی ہے موئی محسوس کرتی ہے گئین ہمارے ہم کے تقاضے بطن وفرج کے تقاضے ہماری ہوات ہماری ہوات کے معاری بھاگ ہماری ہوجہ اس محارے او پراس طرح مسلط ہیں اوران ہی پر ہماری ہوجہ اتی مرکوز ہے ان کے لیے ہماری بھاگ دوڑاس شدت کے ساتھ ہوری ہے کہ اپنے دوسرے وجود کی طرف توجہ ہی نہیں ہوتی ۔ وہ ایک طرح سے بالکل نظرا نداز (ignore) ہوکر ایک طرف تر بتی رہتی ہے ایک عرصہ تک بے بین کری ہو گئی ہوتا ہے کہ دوح کو بیان ان اس دوح کے لیے مقرہ بی جات ہے کہ دوح کو بیان سان میں دور کے لیے مقرہ بی بیان کر لیجے۔ بیرتانسان اس روح کے لیے مقرہ بی بیات ہا ہے۔ بلداس کے لیے لفظ" تعزیہ" استعال کر لیجے۔ بیرتانسان اس روح کے لیے مقرہ بی بیا تا ہے۔ بلداس کے لیے لفظ" تعزیہ" استعال کر لیجے۔ کی روح فرن ہو چکی ہے اس جن آیا ہے گئی پر کھڑا رہتا ہے۔ بیانسان روحانی طور پر مرچکا ہے اس کی کی روح فرن ہو چکی ہے۔ اب جن آیا بیات کا ہی نے شروع میں حوالہ دیا تھا'ان پر خور کر لیجے:

﴿ وَنَفُس وَمَا سَوْسَهَا ﴿ فَالَهُمَهَا فُرُورَهَا وَتَفُوالهَا ﴿ فَدُ اَفَلَحَ مَنُ وَ سُنَّ مَنْ وَسُلَمَ اِلَا کُلُحَ مَنْ وَسُلُمَ اِلَیْ کُر مِنْ وَقَدُ اِلَا کُر کُر کُر کُر کُر کُر کُتُ کُر کُن ہو چکی ہے۔ اب جن آیا بیات کا ہی نے شروع میں حوالہ دیا تھا'ان پر خور کر لیجے:

﴿ وَنَفُسُ وَمَا سَوْسُهَا ﴿ فَالَهُمَهَا فُرُورَهَا وَتَفُوالهَا ﴿ فَدُ اَفَلَحَ مَنُ وَسُلُمَ اِلْ فَرِ مَا مُنْ وَسُلُو ہُورَهُمَا وَتَفُوالهَا ﴿ فَدُ اَفَلَحَ مَنُ وَسُلُمَ مَنْ وَسُلُمُ اِلْ فَرِ مُنَا اِلْکُر مُنَا مِنْ وَسُلُمُ اِلْ فَرِ مُنَا وَ مَنْ وَسُلُمُ اِلْکُمُ مَنْ وَسُلُمَ مَنْ وَسُلُمَ مَنْ وَسُلُمَ مَنْ وَسُلُمُ مَنْ وَسُلُمُ وَلَا مُنْ وَسُلُمَ مَنْ وَسُلُمُ وَالْکُمُ مَنْ وَسُلُمُ مَنْ وَسُل

"اورتسم بنش كى اورجىيا كدأسة أس في ميك بناديا - پر مجهدى أس كونافر مانى كى

اور تقویٰ کی یخفیق مراد کو پہنچا جس نے اس کوسنوارا۔اور نامراد ہوا وہ جس نے اسے خاک میں ملا ٹیھوڑا۔''

ایک تواس کا ظاہری مفہوم ہے جو ہرایک کے سامنے ہے۔ کامیاب ہوگیاوہ جس نے اسيے نفس كو ياك كرليا اس كوسنوارليا اس كورزاكل سے ياك كرليا۔اورنا كام ہواجس في اس کومٹی میں دبادیا۔ دَسَّ ' یَدُسُّ کے معنی ہوتے ہیں گاڑ دینے اور دبا دینے کے قرآن مجید میں کفارِ مکہ کے بارے میں آیا ہے کہان کا حال بیہ ہے کہ کسی کے گھر بیٹی پیدا ہوجاتی ہے تو اس فکر میں مبتلا ہوجا تاہے کہاس کو ذلت برواشت کرتے ہوئے زندہ رکھوں یامٹی میں دبا دوں؟ ﴿ أَيُّمْ سِكُهُ عَلَى هُون أَمْ يَدُشُّهُ فِي التُّرَابِ ﴾ (النحل: ٩٥) اى طرح آپ غوركري كه فلاح کامیا بی کو کہتے ہیں' لیکن بدلفظ بناہے فَلَحَ يَفلَحُ ہے'جس كے معنی ہوتے ہیں كسى چيز كو يها رُنا ورُنا عر في محاوره ب: إنَّ الحدِيثة بالحديثِد يُفلَحُ "الوبالوب سكا ثاجاتا بـ "-''فلاّے'' جدیدعر بی میں کسان کو کہتے ہیں کہ وہ اپنے ال کی نوک سے دھرتی کے سینے کو چیرتا ہے۔ای طرح انسان کے مادی وجود کے اندراس کی اصل حقیقت مضمر ہے۔انہذا اس مادی وجود کو کچھتو ڑنا پھوڑنا ہوگا اوراس میں ہے اصل حقیقت کو برآ مد کرنا ہوگا۔ دراصل لفظ فلاح کے اندر وہ حقیقت مضمر ہے کہ کوئی شے سینے میں کہیں د لی ہوئی ہے۔سورۃ المؤمنون کی پہلی آ يت﴿ قَدُ اَفُلَحَ الْمُونُونَ ١٠ كاشاه ولى الله والحي كَ فرزند ارجند شاه عبد القاور و الويَّ نے'' موضح القرآن' میں بہترین ترجمہ کیا ہے:'' کام نکال لے گئے وہ اہل ایمان'' .....جیسے كوئى شے دفن تھی بندتھی'اس پرغلاف آچکا تھا'اس پر پردے آگئے تھے'اسے پھاڑا ہے' تو ڑا ہے اوراس میں ہے اس حقیقت کو برآ مد کیا ہے۔ یہ ہے فلاح کی اصل حقیقت ۔ اس طرح ایک جملہ ا پنٹد میں ہے' جسے میں اکثر quote کیا کرتا ہوں۔ کیونکہ حکمت کے بارے میں ہماراتصور بیہ ے كدينوع انسانى كى مشترك متاع بـ حديث مين آتا ب: ((الْكَلِمَةُ الْحِكُمُّةُ صَالَةً الْمُوْمِينِ فَحَيْثُ وَجَدَهَا فَهُو أَحَقُّ بِهَا ))(١) ( حكمت كى بات تو مومن كى كمشده متاع كى ما نند بكوروه اس كازياده حقد ارب جهال بهى اسے يائے ''۔ چنانچدا پنشد كا جمله ب

"Man in his ignorance identifies himself with the material sheets which encompass his real self."

''انسان اپنی نا دانی اور جہالت میں اپنے آپ کو اُن یادی غلاقوں نے تعبیر کر بیٹھتا ہے

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي كتاب العلم باب ما جاء في فضل الفقه على العبادة .....

جن کے اندراس کی اصل حقیقت مضمراور پنہاں ہے۔'

اصل حقیقت اس کی رُوح ہے جواس کے جسد خاکی میں پھوٹی گئی تھے۔ ذہن میں رکھے ہمارے
اکٹر متکلمین کے نزدیک روح ایک ''جہم لطیف' ہے اور جسد'' جہم کثیف' ہے۔ ایبانہیں ہے
کہ بیصرف ایک معنوی حقیقت ہوجس کا کوئی وجود نہ ہو۔ اور بیمعاملہ ہمارے جہم سے مادرا
ہے اس کو ہم نہیں جان سکتے۔ میں ایک سادہ می بات عرض کیا کرتا ہوں کہ ہمیں تو آج تک بید
بھی معلوم نہیں کہ ہماری جان کا ہمارے جہم سے کیا تعلق ہے؟ آپ فزیالوجی کی صخیم سے صخیم
کتابیں پڑھ جائے' کہیں پہانہیں چلے گا کہ جان کا تعلق جم سے کس طور سے ہے' کس عضو سے
کتابیں پڑھ جائے' کہیں پہانہیں چلے گا کہ جان کا تعلق جم سے کس طور سے ہے' کس عضو سے
ہے۔ نیند کا ہمیں آج تک پہانہیں کہ دماغ کے کس گوشے میں ہے کہ non کریں تو
آدی جاگ جائے وار دسترس سے ہمیں معلوم نہیں تو روح اس سے کہیں لطیف تر حقیقت ہے۔
بعید ہے۔ اگر جان کے بارے میں ہمیں معلوم نہیں تو روح اس سے کہیں لطیف تر حقیقت ہے۔
اس تعلق پر مولا ناشمیر احمد عثانی " نے اپنے حواثی میں بہت خوب صور سے انداز میں بی فاری شعر
تقل کیا ہے۔

جاں نہاں ورجم اُو ور جاں نہاں اے نہاں اعدر نہاں اے جانِ جاں(۱)

سیہ ہماراروحانی وجود۔ ہوتا ہے ہے کہ جب ہمارا مادی وجود اس کے تقاضے اور ہمارے سفلی میلا نات روح پر چھاجاتے ہیں تو مادی وجود کے اندرروح دفن ہوکررہ جاتی ہے۔ آ گے الفاظ ہیں: ﴿ وَقَلْدُ خَابَ مَنْ دَسُّهَا ﴿ ﴾ (الشمس) یعنی نامراد ہوا وہ جس نے اپنی روح کو دفن کر دیا۔ ایک اور مقام برغور کیجیے:

﴿ وَلَقَدُ ذَرَ أَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيْرًا مِّنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوْبٌ لَا يَفْقَهُوْنَ لِهَا وَلَهُمْ اذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَيْكَ كُمُ اذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا وُلِيْكَ كَالاَنْعَامِ بَلُ هُمْ أَصْلُ اولِيْكَ هُمُ الْفَيْلُونَ ﴾ (الاعراف) " " مَا انسانول اورجنول مِن سے بہت مول کو پیدا کیا ہے جنم کا اید هن بنے کے انسانول اورجنول مِن سے بہت مول کو پیدا کیا ہے جنم کا اید هن بنے کے لیے ۔ ان کے دل ہیں مگروہ ان سے فور وَقَرْنِین کرتے ان کی آنسیں ہیں مگروہ ان

<sup>(1) &#</sup>x27;'روح ہمارے جسم کے اندر پوشیدہ ہے اور وہ ( ذات یاری تعالیٰ ) ہماری روح کے اندر پوشیدہ ہے۔۔۔۔اے وہ جودو پر دول میں پوشیدہ ہےا ہے جانِ جال!''

ہے دیکھتے نہیں' اُن کے کان ہیں گروہ اُن سے سنتے نہیں۔ یہ جانوروں کی مانند ہیں بلکہ اُن سے بھی گئے گزر نے بھی لوگ غافل ہیں۔''

يتجيركاليك انداز ب\_ يهال جروقدركى بحث كوذبن سے ذرادورر كھے! اباس كى تجيركيا ب؟ ية جہنم كا ايدهن بنے والے انسان كون إي؟ ان كى حقيقت كيا ہے؟ يكون ساسنا ہے جس كى نفى ہور ہی ہے؟ کون سا دیکھنا ہے جس کی نفی ہور ہی ہے؟ کیا ابوجہل اندھا اور بہرا تھا؟ کیا ابولہب اندھااور بہراتھا؟ بيتو بظاہر بزے سوجھ بوجھ والے اور بھلے چنگے لوگ تھے۔ ابولہب کی تو بزی بزی موٹی آئکھیں تھی بہت سرخ وسفید رنگت تھی ہراعتبارے ایک خوب رواورخوبصورت انسان - لیکن قرآن کیوں کہدرہا ہے کہ بیاندھے ہیں؟ کون ی ان کی بینائی ہے کون ی ساعت ہے جو معطل ہو چکی ہے؟ وہ کون ساول ہے جس پرمبرلگ چکی ہے؟ ۔۔۔ بیروح کی حقیقتیں ہیں جن کو بیان کیا جار ہا ہے کہ وہ مرچکی ہیں۔ وہ اب ﴿ اَمْوَاتٌ غَیْرٌ ٱحْیآ عِنْ ﴾ (النحل: ٢١) ہیں۔ بیمردہ بیں زندہ نہیں ہیں۔ان کے بارے میں فر مایا گیا: ﴿ اللَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى ﴾ (النمل: ٨)" اب ني مُنْ الشِيْرُ آپ مُر دول كُونيس سنا كتة !"اس آيت كالتعلق خواه تواه ساع موتى سے جوڑ دیا گیا ہے۔ بیان مُر دول کے بارے میں تہیں کہا جار باجو قبروں میں وفن ہو چکے ہیں۔ ب تووہ ہیں جوزندہ چلتے پھرتے نظرآ رہے ہیں۔اس کے بارے میں بدی پیاری تعبیرا قبال کے ممرع میں ہے کہ رع "دوح سے تھازندگی میں بھی جی جن کا جد"۔ایک Biological Life تو تقى ايك حيات حيوانى اندرمو جودتقى ليكن وه زُوحِ ربانى ختم ہو چكى تقى سلب ہو چكى تقى ، یا وہ مقبرے یا تعزیے کے اندر مدنون تھی۔ان کے بارے میں فرمایا: ﴿ أُو لِیُّنْكَ كَالْانْعَامِ ﴾ ''پیا لوگ چویایوں کی مانند ہیں''۔ بیانسان نظرآتے ہیں'حقیقت میں چوپائے ہیں۔ بیدُوٹانگوں پر چلنے والے انسان کی شکل میں حیوان ہیں ۔اورحیوان بھی کیے کیے؟؟

مولا نااحمطی لا موری اپناایک مکاشفہ بیان فرمایا کرتے تھے جے متعدد حضرات نے ان سے براہِ راست سنا ہے۔ انہوں نے مجھے بتایا کہ مولا تا کہتے تھے کہ میں نو جوانی کے دور میں لا مور کے تشمیری بازار جو اُس وقت بڑا گنجان آباد علاقہ تھا' چلا گیا۔ اچا تک ایک بزرگ درویش مجھے می انسان کی خبر درویش مجھے می انسان کی خبر در سے ملتا چا بتا ہوں 'تم مجھے کی انسان کی خبر دے سکتے ہو؟ (انسانم آرزوست!) اس پر مولا نانے کہا کہ آپ کو انسان نظر نہیں آرے؟ مجرا بازار ہے' گا کہ بین دکا ندار ہیں۔ ان بزرگ نے جذب کی کیفیت میں کہا' میاں! مجھے تو

یہال کوئی انسان نظر نہیں آ رہا۔ ان کا بیفر مانا تھا کہ بس اچا تک جھے بھی ایسا محسوس ہوا کہ کی دکان پر کوئی بندر' کسی پر کوئی بھیٹر یا بیٹھا ہے اور کہیں کوئی سور چل رہا ہے۔ اصل بیس ان کی شخصیت بن مخصیت انسان کی حقیقت بھی کہ بوئی ہے۔ اصل شخصیت جو مضمر ہے وہ ایک سور کی شخصیت ہے انسان کی حقیقت معنوی جھی ہوئی ہے۔ اصل شخصیت جو مضمر ہے وہ ایک سور کی شخصیت ہے جس کے او پر شہوت پر کی طرح جھائی ہوئی ہے۔ کوئی حریص بندر کی صورت بیس ظاہر ہوا' کوئی بسیٹر یا ہے جو کا نے اور چیر نے کے لیے باتاب ہے۔ بیانسان کا معاملہ ہے۔ قرآن مجید نے تو پھر بھی نرم الفاظ استعمال کیے ہیں: ﴿ اُولِیْنَ کَالْاَنْهَامِ بَلُ هُمْ اَصَلُ اُنَ اُن اِیس کہ حیوانوں کوتو پیدا کو بھر کی مانند ہیں بلکہ ان سے بھی گے گر رہے ہیں کہ حیوانوں کوتو پیدا کی مانند ہیں بلکہ ان سے بھی گے گر رہے ہیں کہ حیوانوں کوتو پیدا بی نات نہیں ہے' مگر می بات نہیں ہے' مگر اسان کا تو معاملہ ہے۔ ﴿ اَلَّا اَلْمَا اَلْمُ اَلَّا اَلَٰمُ اِلْمُ اَلَٰمُ اِلْمَا اَلَٰمُ اِلْمُ اِلْمُ اَلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اَلْمُ اِلْمُ اِلْمَان فِی اَنْمُ سِن تَقُولِ بِھِ ﴿ ﴾ ﴿ اللّٰمِن اِلْمُ اَلْمُ اَلْمُ اَلَٰمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اَلْمُ اِلْمُ اَلْمُ اَلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اِلْمُ اللّٰمُ اِلْمُ اللّٰمُ اِللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ ہُون مُنْ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰ

﴿ اَفَلَمْ يَسِيْرُوا فِي الْاَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَّغْقِلُونَ بِهَا آوُ اذَانٌ يَّسْمَعُونَ بِهَا قَلُوبٌ يَّغْقِلُونَ بِهَا آوُ اذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قَلْلُوبُ الَّتِيْ فِي الْقُلُوبُ الَّتِيْ فِي الصَّدُورِ ﴾ (الحج)

'' کیاوہ لوگ زمین میں گھومے بھر نے بیں کہ ہوتے اُن کے دل کہ وہ ان سے سوچے'' یا ہوتے ان کے کان کہ وہ ان سے سنتے ؟ لیں آئیسیں اندھی نہیں ہوتیں بلکہ وہ دل اندھے ہوجاتے ہیں جوسینوں میں ہیں۔''

آئکھیں اندھی نہیں ہوا کرتیں' دل اندھے ہوجاتے ہیں۔ ابوجہل کی آئکھ اندھی نہیں تھی' دل اندھا تھا۔ یہ ہے روحانی وجود کی حقیقت جس کے لیے امام الہند شاہ ولی اللہ دہلوئ''' ملکیت'' اور'' ہمیمیت'' کی اصطلاح استعال کرتے ہیں۔ شخ سعدی کا شعرہے ۔ آدمی زادہ طرفہ معجون است از فرشتہ مرشتہ وز حیواں (۱)

<sup>(</sup>۱) اولاد آ دم عجب مجون مركب ب ....اس من فرشتول والى صفات بهي بين اور حيوانول والى بهي!

انسان کی شخصیت کے دوڑ نے ہیں اس میں ملکت بھی ہے اور بھیت بھی ہے۔ اس میں حیوان بھی ہے فرشتہ بھی ہے۔ اس میں حیوان بھی ہے فرشتہ بھی ۔ کی دوڑ نے والی صفت وفن بھی ہے فرشتہ بھی ۔ کین جب وہ حیوان عالب آجا تا ہے اس طور سے کو فرق والی صفت وفن بھی جو جانب اس دلدل سے نگلنے کے لیے سورۃ التین میں فرمایا: ﴿ اللَّهِ مَنْ وَ مَنْ وَ مَنْ وَ وَ اللّٰهِ مَنْ وَ مَنْ وَ وَ اللّٰهِ مَنْ وَ مَنْ وَ وَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ

## سلوك قرآني كے تين مراحل

اگرشعور' ہوئن' توجہ اور تنبہ ہوجائے تواب تین مراحل ہیں جن ہے گزرنا ہوگا۔

(۱) مجاهده مع النفس الموكرة آنى كاسب سے يہلامر طدىجابده مع النفس كا ہے۔ ہم سب جان چكے بيں كرامل شے ہمارى باطنى تشكش اور ہمار فس كى امّارة بالشّوء ہوئے كى كيفيت ہے۔ يكى ہے جولوگوں كى اس بلاكت كاباعث ہے كہ وہ زندہ ہوتے ہوئے حقیقت كے اعتبار سے مردہ بين اس ليے كران كى باطنى صلاحت سلب ہو يكى ہے اور وہ اب حيوانوں كا سا مناسن سر ہو بين اور انسانى شنيدن ساويكان كى سا ادر يكوانوں كا سا سنتاسن رہے ہيں۔ انسانى ويدن اور انسانى شنيدن انہيں حاصل نہيں۔ ای ليے اقبال نے كہا ہے۔

دم چیست؟ پیام است! شندی نه شندی؟ در خاکِ تو یک جلوهٔ عام است! ندیدی؟ دیدن دگر آموز! شنیدن دگر آموز!

ا قبال علنے کہا تھا ۔

ہے ذوقِ کِل مجلی ای خاک میں پنہاں غافل تو نرا صاحب ادراک نہیں ہے!

چنانچہ پہلا مرحلہ ہے مجاہدہ مع انفس۔اس کے لیے تین اصلاحات ذہن میں ٹا تک لیجے:
اصبط نفس' ۲۔ تہذیب نفس' ۳۔ تزکیۂ نفس۔اس روح کواگر پر دان چڑھانا ہے'اگراس کی
ترقی پیش نظر ہے'اگر چاہتے ہیں کہ یہ بیدار ہو'ائے تقویت پہنچ' ہمارے وجود پر غالب آئے تو
اس کوا تنا تو می اور توانا کرنا ہوگا کہ یہ نفس پر قابو یافتہ ہوجائے۔اس کی بہترین مثال ہمارے
بزرگ دیتے چلے آئے ہیں کہ جم ورحقیقت مرکب (سواری) ہے' جبکہ ہمارا روحانی وجود'

ہماری انا یا علامہ اقبال کے فلنے ہے مطابق ہماری خودی راکب ہے ہے گھوڑ ہے ہے او پرسوار ہے اور پر گھوڑ ابہت منہ زور ہے۔ اگر راکب کم ور ہوتو وہ گھوڑ ہے کے رحم وکرم پر ہے وہ جدھر چاہے اسے لے جائے اور جس کھائی میں چاہے بنخ دے۔ لین اگر راکب (سوار) تقویت پاگیا ہے مضوط ہے تو انا ہے جما بیٹھا ہے تو پھر گھوڑ اس کے لیے سر مایہ (asset) ہے۔ وہ استعمال کرے گا خیرات وحسنات اس کے ذریعے سے کمائے گا اس کے ذریعے اکساب اعمال کرے گا اور یہی استعماد ہے جواس کے بروئے کارآئے گی۔ بیا س گھوڑ ہے کی ما نند اجمال کرے گا اور یہی استعماد ہے جواس کے بروئے کارآئے گی۔ بیا س گھوڑ کی ما نند ہو۔ اورا گرصورت برعکس ہوجائے اور گھوڑ آئپ پر قابو پالے چونکہ آپ کم زور ہیں تو پھر آپ کا حروث کو جو شر ہوگا وہ سب کومعلوم ہے۔ بیضہ طِنْس تہذیب نفس اور تزکیہ نفس اسی لیے ہیں کہ دو ت کا جسم پر کنٹرول رہے۔ جن کہ تاہے جس کے جسم پر کنٹرول رہے۔ جن کہ تو تاہے جس کے جسم پر کنٹرول رہے۔ جن کہ تاہے اس کہ میں آتا ہے جسم پر کنٹرول رہے۔ قرآن تھیم میں آتا ہے:

﴿ وَاَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَواى ﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِىَ الْمَاوَاى ﴿ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِى

''اور جوکوئی ڈرتار ہا اپنے رب کے حضور کھڑے ہونے سے اور رو کتار ہا اپنے نفس کو خواہشات سے' تو جنت ہی اُس کا ٹھکا نہ ہے۔''

اور حدیث رسول منافظ میں وضاحت ہے کہ:

((ٱلْكَيِّسُ مَنْ دَانَ نَفُسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعُدَ الْمَوْتِ))(''

''اصلَّ ہوشمنداور باشعور و ولوگ ہیں جواپے نفس کو قابو ہیں رکھیں ۔ ( اے اپنا محکوم اور مطبح بنا کیں )اورعمل کریں موت کے بعد والی زندگی کے لیے ۔''

اس حوالے سے عبادات کی پابندی بہت ضروری ہے۔ پہلی عبادت نماز ہے جواسلام کا رکن ہے اور ایمان کی تجدید و آبیاری کا اور خفلت سے بچانے کا بہترین ذریعہ ہے۔ پانچ وقت ماحول سے نکل کر عبد کو تازہ کرو۔ اپنے پروردگار کے حضور تجدے میں گرو'لوح جبیں تازہ کرو' اپنا عبد بندگی استوار کرو: ﴿ لِیَّاكُ نَعْبُدُ وِ اِیَّاكُ نَسْعَمِیْنُ ﴿ ﴾ '' ہم تیری ہی بندگی کرتے ہیں اور کریں گے اور تھے ہی سے مدد ما تکتے ہیں اور مانکیں گے۔''

 <sup>(</sup>١) جامع الترمذي كتاب صفة القيامة والرقائق والورع ..... باب ماجاء في صفة اواني
 الحوض..... وكتاب الزهد لاحمد بن حنبل...

تزكيفس كوالے سے دوسرى اہم عبادت روزہ كى ہے جس كے بارے ميں كہا كيا ہے كہ باقى تام نيكيوں كا بدلہ تو وس سے سرگا تك ملے گا كيكن ((الكھّومُ لِيْ وَآفَا اَجْزِى بِهِ))(١) " روزہ مير سے ليے ہے اور ميں ہى اس كى جزادوں گا" عبادات ميں اس كى اتميازى شان بہ ہے كہ يفس كولگام دينے كا سب سے مؤثر ذريعہ ہے۔ يہ ضبطِ نفس اور تبذيب نفس كا بہترين طريقہ ہے۔ يہ ضبط نفس اور تبذيب نفس كا بہترين طريقہ ہے۔ اى ليے فرمايا گيا: ((الصَّوْمُ جُنَّةُ فَ))" روزہ وُ حال ہے" فنس كے حملوں سے اسے آپ كو مفوظ ركھنا ہے توروزے كى وُ حال اسے ہاتھ ميں لو۔

﴿ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنُ امَنَ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْاَحِرِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْكِتَٰبِ وَالنَّبِيْنَ عَ وَاتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرْبِلَى وَالْيَتْلِمِي وَالْمَسْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيْلِ\*

<sup>(</sup>١) صحيح البخارى \_ وصحيح مسلم \_ وجامع الترمذي كتاب الصوم باب ما جاء في فصل الصوم\_

<sup>(</sup>٢) سنن ابي داؤد كتاب الادب باب في الرفق

وَالسَّآئِلِيْنَ وَفِى الرِّقَابِ، وَآفَامَ الصَّلُوةَ وَالَى الزَّكُوةَ، وَالْمُوْفُوْنَ بِعَهْدِهِمُ اِذَا عَهَدُوْا، وَالصَّبِرِيْنَ فِى الْبَاْسَآءِ وَالطَّرَّآءِ وَحِيْنَ الْبَاْسِ<sup>.</sup> اُولِیْكَ الَّذِیْنَ صَدَقُوْا \* وَاُولَیْكَ هُمُ الْمُتَّقُوْنَ۞﴾ (البقرة)

''بلکہ اصل نیکی اُس کی ہے جوابیان لایا اللہ پر' یوم آخر پر' فرشتوں پر' کتابوں پر اور انجیاء پر۔ اور دیا اُس نے مال اس کی محبت کے علی الرغم رشتے واروں کو نتیموں کو محتاجوں کو مسافروں کو سائلوں کو اور گردنوں کے چھڑانے میں۔ اور قائم کی اس نے نماز اور اور اور کی زکو ہے۔ اور پورا کرنے والے اپنے عبد کے جبکہ کوئی باہم محاجرہ کرلیں۔ اور بالحضوص مبر کرنے والے نقر وفاقہ میں کالیف ومصائب پر اور جنگ کے وقت۔ بہی بالحضوص مبر کرنے والے نقر وفاقہ میں کالیف ومصائب پر اور جنگ کے وقت۔ بہی بیان وہ لوگ جو هیچہ متی ہیں۔''

یبال نماز اور زکوۃ کو علیحدہ اور ایتا ہے مال کو علیحدہ ذکر کیا گیا۔ ''خرج کروائٹہ کی راہ میں!' یہ ہے اصل میں تزکیۂ نفس کا مؤثر ترین ذریعۂ اورا گرخدانخواستاس سے سرف نظر کیا گیا تو مطلوب حاصل نہیں ہوگا۔ ہرعباوت کی اپنی تا ثیر ہے۔ ان عباوات میں اپنی اپنی نورانیت ہے ہر الک کا پنی افاویت ہے۔ لہذا اگر ایتا ہے مال کو By pass کردیا گیا' اگر حب مال کی کیفیت جوں کی تو اس دی اگر تخل باتی رہا' ﴿ الَّذِیْ جَمَعَ مَا اللّٰ وَ عَلَدُهُ ﴿ ﴾ (الهوزة)''جس نے سیٹا مال اور گن گن کررکھا'' کی کیفیت برقر ارربی تو یہ وہ bottle neck ہوانمانی شخصیت کے مال اور گن گن کررکھا'' کی کیفیت برقر ارربی تو یہ وہ bottle neck ہوانمانی شخصیت کے ارتفاء میں سب سے بڑی رکا و شہر ہوائی گا و میں گئی گئی ہوائی اور تعمیل کھائی سے تعمیر کرتا ہے:
﴿ فَلَا اقْدَعَهُم الْفَقَبَةُ ﴿ وَمَا آخُولُ لَكُ مَا الْفَقَبَةُ ﴿ فَلُكُ رَقَبَةٍ ﴿ وَالْعَلْمُ فِیْ الْلَهِ مِنْ مَا مُولُولُ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا مَا مُولُولُ کُلُولُ اللّٰهِ مِنْ کی کرون کو میں دو اس گھائی کو عبور نہ کر سکا 'اور تہمیں کیا تیا کہ وہ گھائی کیا ہے۔ کی کی گرون جوری دو اس گھائی کو عبور نہ کر سکا 'اور تہمیں کیا تیا کہ وہ گھائی کیا ہے۔ کی کی گرون جومئی میں زبی رہو۔' جومئی میں زبی رہو۔' میں کھانا کھا ویتا' کی رشتہ دار مینم کو یا کی سکین کو جومئی میں زبی رہو۔' میں میں نبی ہوک والے دن میں کھانا کھا ویتا' کی رشتہ دار مینم کو یا کی سکین کو جومئی میں زبی رہو۔'

اگرید کا منہیں کر سکے تو دوسری عبادات کے ڈھیر کے ڈھیر بھی تلافی نہیں کر سکتے۔ ہرعبادت کی اہمیت اپنی جگد سلم ہے۔ جیسے آپ کو معلوم ہے نمازیں آپ لا کھوں کروڑوں پڑھ لیں فرض روزے کا قائم مقام کوئی نمازنہیں بن سکتی۔ای طرح نمازاورروزہ آپ کتناہی کرلیں زکو ڈکے وہ قائم مقام نہیں بن سکتے۔زکو ڈفرض ہےاورزکو ڈبی دی جائے گی تو فرض ادا ہوگا۔ ہرشے کا

ا پنامقام ہے۔ جہاں تک نماز کا تعلق ہے وہ اصل میں تجدیدایمان کا مؤثر ترین ذریعہ ہے ذکر اور بیادد ہائی ہے۔ اس کے بعد روز ہفس کے تقاضوں کو لگام دینے کا سب سے مؤثر ذریعہ ہے۔ ساتھ ہی نفس کا سب سے بڑار ذیلہ ہال کی محبت ہے اور اس کا علاج ''انفاق فی سمیل اللہ'' ہے۔ سیہ وہ جامع پر وگرام جس سے بیجاہدہ مع النفس ہوگا۔ اس سے آپنفس کے مندز ور گوڑے کو لگام دیں گے۔ اس سے گویا آپ کا پہلام حلد طے ہوگیا۔ '

(۲) خب رب : دوسرامرحله ' حب رب ' یعنی پروردگاری محبت ہے۔ جب آپ نے اپنے نفس اماره کولگام وے دی اس کے جور ذائل ہیں ان سے اپنے آپ کو محفوظ کرلیا تو اب آپ کے روحانی وجود کو جور پلیف (relief) میسر آیا ہے وہ اپنے رب کی جانب متوجہ ہوگا۔ چنانچہ غور کیجے سورة البقرة کے تیکیویں رکوع میں احکام صوم دالی آیات کے فور البعد بیر آیت آری ہے:

(۱) میں کرد میں کرد میں کرد کی میں احکام صوم دالی آیات کے فور البعد بیر آیت آری ہے:

"اورجب بیرے بندے آپ سے میرے بارے میں پوچیس تو آپ کہدد بیجے کہ میں تو قریب بیرے بندے کہ میں تو قریب بی بیار کوستا ہول تو قریب بی ہوں۔ جب کوئی پکار نے والا مجھے پکارتا ہے میں اُس کی پکارکوستا ہول تو چاہیے کہ دہ میراکہا ما نیں اور مجھ پرایمان رکھیں تا کہ وہ داور است پرآ جا کیں۔ "

اب بدروح کوریلیف طاہے نش کا بوجھ اس پر ہے کم ہواہے وہ دباؤجس کے نیچے وہ سک رہی تھی اس ہے رستگاری کی ہوتو وہ اپ رب کی طرف متوجہ ہوگ ۔ اب وہ جذبہ جواس کے اندر متوارث (inherent) موجود ہے وہ بروئے کارآئے گا۔ یعنی سے ''اپنے مرکز کی طرف مائل پرواز تفاصن'' اور جو کہا گیا ہے : کُلُّ مَنی یَو بُعِدُ اِلٰی اَصْلِلْهِ (ہر شے اپ اصل کی طرف لوئی ہے )۔ اس روح کا اصل تعلق ذات باری تعالی کے ساتھ ہے ''۔ اس کے اندر

مرا دل سوخت پر تہائی او "میرا دل جاتا ہے اُس کی تہائی پر کم سامان برم آرائی کے ایس کی تہائی پر کم سامان کررہا ہوں مثال دانہ می کارم خودی را بی کی طرح خودی کو پال رہا ہوں برائے اُو گھبدارم خودی را اُس کے لیے خودی کی تلہبانی کررہا ہوں''۔

اورPlotinus کا قول ہے: Flight of alone to the alone"۔"" تفصیل کے لیے دیکھیے محتر م ڈاکٹر صاحب کی سورۃ الحدید کی تغییر پروٹن کتاب" اُم السیحات" (مرتب)

<sup>(</sup>١) اس موضوع برمحترم واكثر صاحب علامدا قبال كى بدربا ك ساياك تع عف

﴿ قُلُ اَطِيْعُوا اللّٰهَ وَالرَّسُولَ } فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّ اللّٰهَ لَا يُبِحِبُ الْكَفِرِينَ ﴿ ﴾ ﴿ وَأَلُ عَمِرانَ ﴾ (آل عمرانَ)

'' کہدو پیجئے اطاعت کرواللہ کی اور رسول ( مَثَاثِیْتُمُ) کی' پس اگرتم زُوگر دانی کرو گے تو اللہ ایسے کا فروں کو پیندنہیں کرتا۔''

جبكه مورة التوبة مين ارشاد بوتا ب:

﴿ قُلُ إِنْ كَانَ الْبَآوُكُمُ وَآمِنَآ وَكُمُ وَاخْوَانُكُمُ وَازُوَاجُكُمُ وَعَشِيْرَتُكُمُ وَآمُوانُكُمْ وَآزُوَاجُكُمُ وَعَشِيْرَتُكُمُ وَآمُوالُهُ وَمَعْلَكِنُ تَرْضُونُهَا وَمَعْلَكِنُ تَرْضُونُهَا الْحَبَّ اللهُ عَرَبُّصُوا حَتَّى يَاتِيَ اللهُ الْحَبَّ اللهُ عَرَبُّصُوا حَتَّى يَاتِيَ اللهُ إِمَارِهِ وَجِهَا فِي سَبِيْلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَاتِيَ اللهُ إِمَارِهِ وَجِهَا فِي سَبِيْلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَاتِي اللهُ إِمَارِهُ وَجِهَا فِي سَبِيْلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَاتِي اللهُ إِمَارِهُ وَكُمُ اللهُ ا

'' كَبِهِ وَ يَحِدُ (ال نِي مَنْ الْغُرُّا) الرَّتِهار باب اور بين اور بعانى اور بويان اور فائدان اور وه بال جوتم في برى محت سے كمائے بين اور وه تجارت جس بش تبهيں مند كا فدشدر بتا ب اور وه كمر جوتهيں بوت پند بين تم كوزياده محبوب بين الله كذك فدشدر بتا ب اور وه كمر جوتهيں بوت پند بين تم كوزياده محبوب بين الله ك أس كرسول سے اور أس كراست بين جهاد كرنے سے تو انظار كرويهال تك كرالله ابنا فيصل لے آئے اور الله بدايت نبين ويتانا فرمانوں كو''

معلوم ہوا کہ اللہ اور اس کے رسول مُنَالِّيَّ کے شديد ترين محبت اور اللہ سے ملاقات كاشوق واشتياق مطالبات وين ميں سے ہے۔ اس كے ليے نبي اكرم مُنَالِّيُّ كُلُّم كَانْقال كے وقت كى كيفيت ذبن ميں ركھئے۔ آپ كومعلوم ہے انبياء ورسل كو اللہ تعالىٰ كى طرف سے اختيار ملتا ہے۔ چنانچ حضور مُنَالِّ الْحِیْم نے اسے انقال سے مصل قبل فرمایا: ((لَّنُ يُفْيَضَ نَبِيٌّ فَطُّ حَتَّى يَرِى مَفْعَدَهُ مِنَ الْحَنَّةِ ثُمَّ يُخَيَّرٌ ))(۱) '' كوئى تيغيبراُس وقت تك وفات نہيں پا تا جب تك بہشت ميں اپنا ٹھكا نانہيں دكھے ليتا' پھراس كواختيار ديا جا تا ہے(اگر چاہے تو دنيا ميں مزيدرہے يا مراجعت اختيار كرہے۔)''

حضرت ابو بحر والنواس پر دو پڑے ۔ صحابہ الدائی جران ہوگئے تھے کہ کیا معاملہ ہے؟ دراصل بندہ موس کے لیے بیدا کی بری اطیف حقیقت ہے کہ وہ اس دنیا کی زندگی میں رہنے پر بھی راضی خہیں ہوتا۔ یہ 'سیخی المُمونین'' ہے۔ بیاس کے لیے liability ہے۔ بیال ہے جیسے کی آدی و بائے گا کہ المیس ہوتا۔ یہ اللہ کے دور دراز کونے میں کہیں پر لگادیا جائے۔ چلاتو وہ جائے گا کہ ملازمت کا تقاضا ہے گرمتھا رہنے پر راضی خہیں ہوگا۔ دنیا میں رہنا اللہ کے حکم سے ہے۔ یہ مارے لیے بہاں رہنے پر راضی مار بیاں رکھے یہاں رہنے پر راضی مار بہنا ہوئی چا ہیے۔ قرآن میں یہود یوں کا دونیا ہوا ہے۔ قرآن میں یہود یوں کا دونی ہوا ہے۔ قرآن میں یہود یوں کا دونیا ہوا ہے۔ آزان میں ہوئی جا ہتا ہے کہ کاش آسے ہرارسال کی محردے دی جائے''۔ اس کے برعش بندہ مومن کی دے دی جائے''۔ اس کے برعش بندہ مومن کی شان تو دہ ہے جوا قبال نے بیان کی کہ ۔

نشانِ مردِ موَمن با تو گویم چوں مرگ آید تبیم بر لب اوست(۲)

آخری کلمات جو حضور الله الله کی زبانِ مبارک سے ادا ہوئے وہ یہ تھے: ((اللّٰهُمَّ الرُّفِيْقَ الْاَعْلَى))(٢) ''اے اللہ!اے بلند ترین رفتی!''

گویا جو وقت بھی یہاں گزرا ہے وہ ایک فرضِ منھی کی ادائیگی کے لیے تھا۔ ورنہ حضور کُلاٹیڈا کا جوروحانی اورقلبی تعلق ذات باری تعالی کے ساتھ تھا' ہمارے لیے تو وہ تصور سے ماورا ہے۔لیکن دنیا میں رہتے ہوئے کوئی لطیف حجاب تو تھا' کوئی پردہ تو تھانا۔وہ بھی اتنا شاق گزر رہا ہے! یہ ہے محبت' یہ ہے شوقِ لقاء! اللہ سے ملاقات' اس کے حضور حاضری کا شوق

<sup>(</sup>١) صحيح البحاري كتاب الدعوات باب دعاء النبي مُطَلِيد

<sup>(</sup>۲) ''مر دِمُوَمن کی نشانی میں تمہیں بتاؤں؟ ….. جب موت آتی ہے تو اُس کے ہونٹوں پرمسکراہٹ ہوتی ہے۔''

٣) صحيح البحاري كتاب الدعوات باب دعاء النبي مَثِّليٌّ ٱللَّهُمُّ الرَّفِينَ ٱلاَّعْلى\_

واشتیاق۔اگرینہیں ہے تو ایمان کی اصل لذت اور روح کی حیات باطنی کا انجمی کوئی احساس تک نہیں ہے۔ ان روحانی کیفیات کا تو مزا انجمی چکھا ہی نہیں اُس مخص نے جس میں میر مجت خداوندی ایک زندہ حقیقت قرار نہیں پائی۔ بیرح ارت اگر اس کے باطن کے اندر نہیں ہے تو وہ باطنی کیفیات سے عاری ہے۔

لااللہ إلا الله كامفہوم: صوفياء كرام نے "كاالله إلا الله" كا جومفہوم بيان كيا ہے صد فيصد درست ہے۔ توحيد كى ايك طح وہ ہے جس پرعوام ہوتے ہيں وہ اس سے أو پرنہيں جاسكتے۔ ان كے ليے" لا الله الا الله" كامفہوم ہيہ كه" لا معبود إلا الله ..... لا رازق إلا الله" ..... يعنى كوئى معبود نبيل كوئى رازق نبيل كوئى رازق نبيل كوئى مشكل كشانبيل كوئى حاجت روانبيل سوائے الله ك" بيه توحيد كا پہلا درجہ ہے۔ ليكن اس سے اگلى منزل جہاں سے روح كى حيات باطنى كا آغاز ہوتا ہے وہ ہے" لا محبوب إلا الله ..... لا مطلوب إلا الله ..... لا مقصود إلا الله" ..... يعنى مقصود مطلوب الا الله كي عرب حيات الله على الله عرب الله كي الله على الله عرب الله كي موجود ہے تو يشرك محبوب حيق كے در ہے ہيں الله كے سواكوئى ندر ہے كوئى بھى اس مقام پر موجود ہے تو يشرك كى ايك تم ہے۔ اگركوئى بھى مجب اس محبوب عرابر براجمان ہوگئى تو يكي تو ہے جوا قبال نے كہا ہے۔

#### بنوں سے تھے کو اُمیدیں خدا سے نومیدی مجھے بتا تو سبی اور کافری کیا ہے؟

یہ بیں درجہ احسان کے تمرات ۔ یہی وہ تمرات بیں جن کو ہمارے دین کی اصطلاح میں اولایت باہمی ' سے تعییر کیا گیا ہے۔ یہ اللہ اور اُس کے بندے کی باہمی دوتی ہے۔ اللہ بھی ولی ہے اٹل ایمان کا ازروے الفاظ قرآنی: ﴿ اللّٰهُ وَلِی اللّٰهِ وَلِی اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلْمُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ اللللللّٰهُ الللللّٰمُ الللّٰلِلْمُ

میرے پیانے میں ڈال دیاو ہی عین کطف و کرم ہے۔) وہ اس کشکش اور پیج و تاب میں مبتلا نہیں ہوئے کہ یوں ہونا چاہیے تھا' یوں کیوں ہو گیا؟ یہ کس نے کردیا اور پیجھ پر کس نے ظلم ڈھا دیا؟ بلکہ'' ماشاء اللّٰلہُ کان و ما لم یشا لم یکن'' (جواللہ نے چاہاوہ ہو گیا اور جونہ چاہاوہ نہیں ہوا۔) حدیث میں آیا ہے کہ تمام انسان مل کراگر تہمیں کوئی نقصان پہنچا تا چاہیں تو نہیں پہنچا سکتے جب تک کہ اللہ کا اذن نہ ہو اور تمام انسان مل کر تہمیں کوئی نقصان پہنچا تا چاہیں تو نہیں پہنچا سکتے جب تک کہ اللہ کا اذن نہ ہو ۔ تو کس کا خوف' کس سے امید' کس کا ڈر' کس بات کا حزن؟ جو ہوا اللہ کا فیصلہ ای ہیں تھا: \_\_

بروں کشید زپیچاک ست وبود مرا چه عقده با که مقام رضا کثود مرا<sup>(۱)</sup>

سیمقام رضا ہے۔ یعنی دوست کی رضا پر راضی رہنا ہے جو اُس کا فیصلہ ہو قابلی قبول ہے۔ اپنے فرائض کی ادائیگی کے لیے تن من دھن لگادینا پی جگیضر وری ہے 'لیکن اس میں بھی تو کل صرف اللہ پر ہوکہ ہارے کیے پہنیں ہوگا' محنت کرنا ہاری ذ مدداری ہے ' بنجہ اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ علاج کرنا سنت ہے' کریں گے'لیکن شفاء دوا میں نہیں اللہ کے اذان میں ہے۔ ہاری بھوک غذا ہے نہیں بھی اللہ کے اذان سے مثی ہے۔ بیاس پانی سے نہیں بھی اللہ کے حکم ہاری بھوک غذا ہے نہیں بھی اللہ کے اون سے مثی ہے۔ بیاس پانی سے نہیں بھی اللہ کے حکم سے بھی ہوگا ہے۔ بیاس پانی سے نہیں بھی اللہ کے حکم سے بھی ہوگئی ہوگئی آللہ کے اور دجیلائی نے اس کیفیت کو ان الفاظ میں بیان کیا ہے: ' لَا فَاعِلَ فِی اللّٰہ کے سوا کوئی فاعل جی بی کوئی مؤثر حقیقی نہیں۔ ) تو یہ حقیقت ہاں لئی جا ہے کہ ہرفعل کے اندر دوا جزاء (components) ہیں۔ انسان ' کا سب اعمال'' جبکہ ' خالق اعمال'' اللہ ہے۔ چنا نچہ انسان کے لیے ہرفعل پر اپنی نیت کے اعتبار سے اجروثو اب یاعذاب و مزا ہے۔ لیکن ہوگا و بی جس میں اذن رب ہوگا۔

ای طرح ''باہمی نذاکرہ'' ہے' تم اللہ کو یا در کھو اُللہ تنہیں یا در کھے گا:﴿ فَاذْ کُورُونِی اَ اَذْکُورُونِی اَ اَذْکُورْکُمُ ﴾ (البقرة: ۲۰۱)''تم مجھے یا در گھو میں تہیں یا در کھوں گا''۔ صدیث قدی ہے کہ میرا بندہ اگر مجھے اپنے دل میں یا دکرتا ہے تو میں بھی اسے اپنے جی میں یا دکرتا ہوں۔ میرا بندہ اگر مجھے محفل میں یا دکرتا ہے تو میں اُس کا اس سے اعلیٰ محفل میں ذکر کرتا ہوں لینی طائکہ مقر مین کی

<sup>(</sup>۱) ہست و بود کی الجھنول ہے مجھے باہر نکال دیا ۔۔۔۔ کتنے ہی عقدے تھے جومقامِ رضا کے حاصل ہوجانے ہے حل ہو گئے۔

محفل میں ۔ میرابندہ میری طرف چل کرآتا ہے تو میں اس کی طرف دوڑ کرآتا ہوں۔ میرابندہ میری طرف باشت بھرآتا ہوں۔ یہ ہے باہمی تعلق ۔ اسی میری طرف باشد بھرت باشد بھرت باشد بھرت باشد کی طرح نصرت باہمی کا معاملہ ہے : ﴿ إِنْ تَنْصُورُ وَ اللّٰهَ يَنْصُورُ كُمْ ﴾ (محمد: ٧)''اگرتم اللّٰہ کا مدد کرد گئو اللہ تمہاری مدد کرے گا' یتم اس کے دین کا جھنڈا تھا مو'ا قامت دین کی جدد جہد میں تن من دھن لگاؤ' اللہ تمہاری مدد کرے گا۔ تو یہ ہے در حقیقت محبت باہمی اور والایت باہمی کا ایک ایسا تعلق جوائیان کا لُب لباب اور حاصل ہے۔ ایمان جب اس در ہے کو پہنچ جائے کہ آپ کے احساسات میں' آپ کے نقطہ نظر میں' آپ کی باطنی کیفیات میں یہ تبدیلی واقع ہوجائے تو یہ ہے ایمان کا حاصل!

### نصب العين

ای بات کوایک بہت عظیم' مضبوط اور مدل فلنے کی حیثیت سے ڈاکٹر رفیح الدین مرحوم نے اپنی کتاب' Manifesto of Islam' میں پیش کیا ہے۔(۱)۔ ڈاکٹر رفیح الدین مرحوم نے اپنی کتاب کتاب کی کتاب کی مقبود کی گر آن کی نصوص کی روشن میں تشریح و توضیح کی ہے۔معلوم ہوتا ہے کہ انسان کے اندرسب سے بڑا جذبہ مجبت کا جذبہ ہے۔وہ کسی شے سے کسی سے یاکسی نظر بے اور خیال سے محبت کرتا ہے اور اس کے لیے بحوکار ہنا گوارا کرتا ہے۔اس کی جبلت میں تو یہ ہے کہ وہ اپنے پیٹ کو بھر نے اپنی ذات کی بقاء (preservation of the self) کے تقاضے پورے کرے۔لیکن اگر مقصد نے لیے بروئے کار آسکنا ہے وطن کے لیے تو انسان فاتے برداشت کرتا ہے۔ یہ جذبہ کسی بھی مقصد کے لیے بروئے کار آسکنا ہے وطن کے لیے تو م کے لیے کسی نظر ہے کے لیے استعمال ہوا ہے۔

حیوانی جبلت (animal instinct) توبیہ ہے کہ اپنی جان کو بچایا جائے کیکن انسان کو ہم دیکھتے ہیں کہ کس محبوب شے کے لیے جان قربان کر دیا کرتا ہے۔ اس کی کئی مثالیں موجود ہیں جیسے جاپانیوں نے جنگ عظیم میں کیا کہ چھاتہ بردار بم باندھ کر ہوائی جہاز سے کو دے اور بحری جہاز کی چمنی میں اتر گئے۔ انہیں معلوم ہے کہ خودان کے پر نچے اڑجانے ہیں گران پروطن کی محبت چھائی ہوئی ہے۔ انسان کا کوئی نہ کوئی مطلوب ہو کوئی آ درش ہو کوئی نصب العین ہو

<sup>(</sup>۱)اس کاتر جمد ڈاکٹر ابصاراحرصاحب نے ''منشورِ اسلام'' کے نام سے کیا ہے' جو'' حکست قر آن'' میں بالا قساط شائع ہوتار ہاہے اور اب کتا بی صورت میں دستیاب ہے۔ (مرتب)

کوئی آئیڈیل ہو کوئی اس کا محبوب ہو کوئی اس کا مقصود ہواس کے لیے وہ محنت کرے ایٹار

کرے اس کے لیے وہ بھوکا رہے اس کے لیے وہ راتوں کو جاگ اس کے لیے وہ جان کا

رسک لے جان قربان کردے اس کے لیے وہ پھائی کے پھندے کو چوم کر گلے میں ڈالے یہ

انسان کا بلندترین اور سب سے زیادہ قوی جذبہ ہے۔ پیجذبہ اصل میں اللہ کی محبت کے لیے

پیدا کیا گیا ہے کی گھٹیا غذا کو بھی قبول کر لیس گے جے عام حالات میں دیکھتا بھی پندنیس

بھوک میں آپ کی گھٹیا غذا کو بھی قبول کر لیس گے جے عام حالات میں دیکھتا بھی پندنیس

کرتے آپ اس کو اضطرار کی حالت میں کھالیس کے ای طرح جب انسان کی نگاہ اس بلند

ترین مطلوب و مقصودتک اُس اصل محبوب حقیقی تک نہیں پہنچ کی تو کہ کہ اس سے وہی محبت کرنے لگتا ہے جو دراصل اللہ ہے ہوئی موثولی فرو کی نہوئی کے

و وہ کی اور شے کواس کی جگہ دکھ کر اس سے وہی محبت کرنے لگتا ہے جو دراصل اللہ ہے ہوئی موثولی کو بوج کی اور ہے گواس کی جگہ دکھ کر اس سے وہی محبت کرنے لگتا ہے جو دراصل اللہ ہے ہوئی موثولی کو بوج کا واض کو بوج گا تو کوئی نہ کوئی کے گا ہے جو دراصل اللہ ہے ہوئی نہ کوئی نہ کوئی کہ کوئی ہوئی کی ہوئی کو بوج گا واض کو بوج گا واض کو بوج گا واض کو بوج گا واض کو بوج گا اسے نہی تو م کو بوج کا اسے جی تراشد قر ما ہردم خداوندے دگر کا رہ مندے دگر کست از یک بندتا افاد در بندے دگر (۱)

ور ب

اک تصور کے حسنِ مبہم پر ساری ہتی لٹائی جاتی ہے زندگی ترک آرزو کے بعد کیسے سانسوں میں ڈھالی جاتی ہے!

اگروه آرز دنیس ربی وه امنگ نہیں ربی کوئی نصب العین نہیں کوئی آ درش نہیں کوئی مطلوب و مقصود نہیں تو پھر بیانسان تحض ایک "human vegetable" ہے۔ بیاصطلاح human) (vegetable آج کل بہت استعمال ہوتی ہے۔ یعنی وہ لوگ جوطبی طور پر مریکے ہوں لیکن ان کومشینوں سے زندہ رکھا گیا ہوکہ دل بھی چل رہا ہے خون بھی گروش میں ہا ورگردوں کے لیے بھی مشین کام کر ربی ہے وغیرہ۔ بیلوگ سالہا سال تک ای طرح پڑے دیے ہیں۔

الغرض بيہ ہوہ فلسفہ جوقر آن مجيد ش سورة الحج كے آخرى ركوع ميں بايں الفاظ آيا ہے:
﴿ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴾ ''بہت ہى كرور ہے طالب بھى اور مطلوب بھى!''
طالب ومطلوب كا ايك باہمى تعلق (relation) ہوتا ہے۔ انسان كى بلندشے كومطلوب
(۱) ہمارافكر ہردم نیا خداتر اشتار ہتا ہے ۔ الیا کچھن کے فکار ہوجاتا ہے۔

ومقعود بنا تا ہے تو اُس کی اپنی شخصیت بھی بلند ہوتی ہے کیکن جب اس کی نگاہ پستی پرانک جاتی ہے تو پھراس کی اپنی شخصیت بھی ابندائی پست رہ جاتی ہے۔ بلندا ئیڈیل ہوگا تو اس کی شخصیت کو ترفع حاصل ہوگا۔ میں اس کی مثال دیا کرتا ہوں کہ اگر آپ کوایک او نچی دیوار پر چڑھنا ہے کہ کندا آپ کے پاس ہو تو آپ کواپ زور باز و کے ذریعے پہلے کمند کواو نچا کھینکنا ہوگا۔ جتنی کمندا تک جائے گئ اتنا ہی او نچا آپ جائیس گے۔ جتنا آپ کا آئیڈیل بلند ہوگا اتن ہی او نچا آپ جاس فر مایا گیا کہ اہل ایمان کی شمان تو یہ ہے کہ شدید ترین مجاس فر مایا گیا کہ اہل ایمان کی شمان تو یہ کہ شدید ترین مجت اللہ سے کرتے ہیں وہاں انسان کی مجبوری ادر پستی کے اندر جتال ہونے کا ذریعی کیا گیا ہے:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ اَنْدَادًا يُبْحِثُوْنَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ۗ وَالَّذِيْنَ امَنُوا اَشَدُ حُبًّا لِلّٰهِ ﴾ (البقرة:٦٥)

''انسانوں میں ایسے بھی ہیں جواللہ کے سواکسی اور کو مدمقائل بنالیتے ہیں' پھراس سے الی محبت کرتے ہیں جیسی اللہ ہے کرنی چاہیے' اور وہ لوگ جوالل ایمان ہیں وہ شدید ترین ہیں اللہ کی محبت میں ۔''

محبوب عقی الله کو ہونا چاہیے تھا، لیکن وہال تک رسائی نہیں ہوئی تواس مقام پر کسی اور کور کھ کر
اس کو پوجنا شروع کردیا اس سے محبت شروع کردی۔ یہ انسان کا فطری تقاضا ہے جس کووہ ہر
صورت پورا کرتا ہے کسی نہ کسی شے کو اپنا مطلوب و مقصود بنا کر ۔ اقبال نے کیا خوب کہا ہے ج ''یز دال بہ کمند آورا ہے ہمت مردانہ!'' ( کمند کی تشہیبہ بیں نے پہیں سے لی ہے ۔ ) تمہاری کمند پنچے نہ کہیں اٹک کررہ جائے اپنی کمند آرز واپنی کمند طلب کو اتفااونچا بھینکو کہ وہ ذات باری تعالی تعالی تک تمہیں پہنچا سکے ۔ ع ''منزل ما کبریا است!' ہمارا مطلوب و مقصود ذات باری تعالی کے سوااور کوئی نہیں ۔

ا یک غلطی کی اصلاح: یہاں ایک چھوٹا سا نکتہ مزید واضح کردوں۔ بعض دین جماعتوں کے ہاں لفظ ''نصب العین'' غلط طور پر استعمال ہوتا ہے۔ واضح رہے کہ اقامت دین کی جدوجہد ہے' اللہ کے دین کی سربلندی کی کوشش ہمارا نصب العین میں ہے۔ دراصل نصب العین صرف اللہ کے دین کی سربلندی کی کوشش ہمارا نصب العین نہیں ہے۔ دراصل نصب العین میں اورصرف اللہ اوراس کی رضا ہے۔ البتہ اللہ نے جو تھم دیا ہے اس کو بحالا نا ہے۔ نماز پڑھنا فرض ہے' اس کو رکھنا ہے۔ روز ہ نصب العین نہیں ہے' نصب العین العین نہیں ہے' نصب العین

الله کی رضا ہے۔ سوائے الله کی رضا کے کسی شے کونصب العین کے در ہے میں لا نا درست نہیں۔
اگر کسی در ہے میں لا نا بھی چا ہیں تو '' فلاح آخروی'' کا لفظ استعال کرلیں ۔ لیکن کسی شے کو فرائف کی فہرست میں سے بلند کر کے نصب العین بنادینا فکری غلطی ہے' اور پھراس فکر کے نتائج بہت دوررس نکلتے ہیں۔ اقامت دین کی جدو جبد فرض ہے' اس کی کوشش ہمار نے دمہے' تمام شرائط ولوازم کے ساتھ' لیکن اقامت دین ہمارا نصب العین نہیں ہے۔ بیمن جملہ دوسرے فرائف دینیہ کے ایک اہم ذمہ داری ہے۔

(۳) تقوب الى الله الله السلوك قرآنى كاتيسرام حلة قرب الى الله بـ يقرب الى الله ك ك الله ك اله ك الله ك اله

#### تقرب الى الله كے دورات

اباس کے دورائے ہیں۔ ایک راستہ دنیا میں بیدہ ہے کہ جاہدہ مع النفس ہی کے اندر شدینالوکیا جائے۔ اس کے ذریعہ انسان ضبط نفس (self control) تک نہیں بلک نفس کثی میں تجرد کی زندگی (self annihilation) تک پہنچ جاتا ہے۔ اسے رہانیت کہتے ہیں 'جس میں تجرد کی زندگی ہے جس میں دنیا ہے انقطاع ہے 'جس میں ترک دنیا ہے۔ اس میں ذکر کی انتہائی کثرت کے ساتھ مسلسل روز ہے اور شدید ہے شدید تر چلے ہیں۔ کئی گئی دن کے روز ہے جل رہے ہیں۔ میں روزہ نہ بھی ہوتو پابندی ہے کہ نہ کچھ کھانا ہے اور نہ کچھ بیتا ہے۔ بید نیا کی تاریخ میں ایک برا طویل باب ہے 'جو آپ کو ہر دور میں ہر جگہ روحانیت کے نام پر نظر آ جائے گا 'جس کا جامع عنوان ہے'' رہانیت' ۔ جان لیجے بیراستہ اسلام کا نہیں ہے۔ برسمتی سے ہار ہے ہاں بھی عنوان ہے'' رہانیت' ۔ جان لیجے بیراستہ اسلام کا نہیں ہے۔ برسمتی سے ہارے ہاں بھی اس کا ایک عکس در آیا ہے۔ الحمد نلڈ! ہمارے ہاں خافقا ہی نظام میں بالکلیہ وہ نظام تو نہیں آیا لیکن اس کا ایک عکس ضرور پیدا ہوا ہے۔ قرآن نے تو رہانیت کی پرزورنفی کی ہے۔ سورۃ الحد ید میں فریا ہا:

﴿ وَرَهُبَانِيَّةَ نِ ابْتَدَعُوْهَا مَا كَتَبْنَهَا عَلَيْهِمُ إِلَّا الْبِتَغَاءَ رِضُوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَاء﴾ (الحديد:٢٧) ''اورانہوں(عیسائیوں) نے رہبانیت کا طریقہ خودایجاد کرلیا تھا'ہم نے تو اُن پریہ بات لازم نہ کی تھی' مگروہ اس سے اللہ کی رضا چاہتے تھے' پھر نہ نبھایا اُس کوجیسا کہ اُس کاحق تھا۔''

رسول الله من الله من المار من المار من فرمایا: ((لا رَهْبَائِيَّةَ فِي الْإِسْلَامِ))(')' اسلام من كوئى المبائية فِي الْإِسْلَامِ))(')' اسلام من كوئى ربانية نبيس ب' نيز فرمايا: ((الَّيْكَاحُ مِنْ سُنَتِيْ ))(')' ' نكاح ميرى سنت ہے' ئي سے اسلاح فرمائی ہے۔ چنانچہ حدیث میں آتا ہے كہ عبداللہ ابن عمرو بن العاص في كارے بارے میں حضور مَنْ الله الله كرات نماز میں كھڑے دہتے ہیں کر بستر سے لگاتے ہی نہیں 'بیوی سے كوئى سروكارنہیں' تمام دن روزہ ركھتے ہیں۔ اس برحضور مَنْ الله الله الله الله المراسمة مارفرمایا:

((اَلَمُ اُخْبَرُ اَنَّكَ تَقُوْمُ اللَّيْلَ وَتَصُومُ النَّهَارَ؟)) قُلْتُ : إِنِّى اَفْعَلُ دَٰلِكَ قال: ((فَإِنَّكَ اِذَا فَعَلْتَ دَٰلِكَ هَجَمَتُ عَيْنُكَ وَنَفِهَتْ نَفْسُكَ ۖ وَإِنَّ لِنَفْسِكَ حَقًّا ۖ وَلَاهْلِكَ حَقًّا ۖ فَصُمْ وَاَفْطِرْ ۖ وَقُمْ وَنَمْ ))(")

''(اے عبداللہ!) یہ میں کیاستنا ہوں'تم رات بھر قیام کرتے ہواور دن جرروزہ رکھتے ہو؟ (حضرت عبداللہ بن عمرو ہو گئے ہو؟ (حضرت عبداللہ بن عمرو ہو گئے فرمائے: '' (ایما مت کرو! اس لیے کہ) جب تم بیطر زعمل ہوجا کیں گی اور تم تھک جاؤ گے۔ یقیناً تمہاری اختیار کرو گئے تو تمہاری آئکھیں بوجل ہوجا کیں گی اور تم تھک جاؤ گے۔ یقیناً تمہاری جان کا بھی تن ہے دوزہ رکھو بھی اور نہ بھی رکھوا در رات کو قیام بھی کرواور سوؤ بھی ۔''

یہ تشد دئی نظام کا جزور ہاضت کی شدت جو دنیا میں رہبانی نظام کا جزور ہاہے مضور مُثاثِیّم نے بختی کے ساتھ اس رجحان (tendency) کو کم کیا ہے۔

ای طرح مشہور واقعہ ہے کہ تین صحابہ میں یہی جذبه اُ بحرا' انہوں نے آ کرنی اکرم مُلَاثِیْنِم کی از وائِ مطہرات مُلَّاثِ سے آ پِ مُلَاثِیْم کی نقلی عباوات ہے متعلق معلوم کیا کہ حضور مُلَاثِیْنِم ہر

<sup>(</sup>١) فتح الباري لابن حجر ١٣/٩ وفتح الباري لابن رجب ١٠٢/١\_

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه كتاب النكاح باب ما جاء في فضل النكاح.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري٬ كتاب الحمعة٬ باب ما يكره من ترك قيام الليل لمن كان يقومه\_ وصحيح مسلم٬ كتاب الصيام٬ باب النهي عن صوم الدهر \_

روزے رکھتے ہیں؟ رات کو کتنی عبادت کرتے ہیں؟ اب جو خبر دی گئی تو انہوں نے اسے اپنے اندازے ہے کم پایا۔ خبر دل کوتسلی دی کہ حضور طالع کا تو معصوم ہیں' آپ ہے کوئی غلطی نہیں ہوئی اوراكر بالفرض محال كوكي غلطى موجعي كي موتو اللد تعالى معاف فرما چكا ، (لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَلَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (الفنح: ٢) مارے ليے بيكافى نيس بـ چنانچرايك نے طے کیا کہ میں ساری رات قیام کیا کروں گا اور کمر بستر سے نہیں لگاؤں گا۔ دوسرے نے کہا میں تو ہرروز روز ہ رکھوں گا اور مجمی ناغذ نہیں کروں گا۔ تیسرے نے کہا میں بھی شادی نہیں کروں گا' تجردی زندگی بسر کرون گانشادی بیاه کا تھکیز مول نہیں اون گا۔حضور فالٹی انشریف لائے تو آپ کو اس کی خبر دی گئی۔ آپ کُلُگُوُم نے ان تینوں حضرات کو بلا کر دریانت فرمایا کیاتم وہ لوگ موجنہوں نے اسی الی باتنی کیں ہیں؟ اس کے بعد حضور مُنافِیْز کم کی زبان مبارک سے غیر معمولی الفاظ ادا ہوئے: ' فدا کی فتم' میں تم سب سے بڑھ کر متقی ہوں سب سے بڑھ کر اللہ کی خشیت ر کھنے والا ہول' لیکن میرا طریقہ بیہ ہے کہ میں رات کوسوتا بھی ہوں اورعبادت بھی کرتا ہوں' میں روز ہے بھی رکھتا ہوں اور تاغہ بھی کرتا ہوں 'اور میں نے عورتوں سے شادیاں بھی کی ہیں۔ پُعرفر ما يا: ((مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِيْ)) (١) كان كھول كرين لوُ 'جس كوميري سنت پيند نہیں ہے اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں ہے''۔ دراصل بیطریقہ تو بدھ مت کے جکشوؤں' جین مت کے سادھووں اور عیسائی راہوں کا ہے اور محد رسول اللم كالله الله مالے بطور ادارہ (institution) الراسة كوبندكرديا -

دوسراراستہ کیا ہے؟ اس تعییر پر توجہ کی ضرورت ہے۔ یہ ہے فرائفن کا التزام اور نوافل میں اس مجاہدے کی میں اعتدال ہجاہدہ مع النفس کے لیے یہ دونوں کا م ضروری ہیں۔ اسلام میں اس مجاہدے کی کیفیت ' بھوک اور محنت برداشت کرنے مشقتیں جھیلئے گذا ' ننے دنیا سے کنارہ کشی کرنے اور مصائب برداشت کرنے کو جدو جہداور کوشش یعنی جہاد فی سبیل اللہ کی طرف نتقل کیا گیا ہے ' مصائب برداشت کرنے کو جدو جہداور کوشش یعنی جہاد فی سبیل اللہ کی طرف نتقل کیا گیا ہے ' تا کہ اس پوری قوت اور پوری توانائی (energy) کو کام میں لایا جائے۔ اسے معاشر ہے کی اصلاح ' استحمال مدل کے قیام ' حق کا بول اصلاح ' استحمال مدل کے قیام ' حق کا بول اللہ کرنے اور نظام عدل و قبط کے قائم کرنے میں استعمال کیا جائے ' تا کہ بہت سارے بالا کرنے اور نظام عدل و قبط کے قائم کرنے میں استعمال کیا جائے ' تا کہ بہت سارے انسانوں کو اس بات کا موقع لئے کہ دہ اپ رہت سے لولگا سکیں۔ جیسا کہ شاہ ولی اللہ دہلوگ نے انسانوں کو اس بات کا موقع لئے کہ دہ اپ رہت سے لولگا سکیں۔ جیسا کہ شاہ ولی اللہ دہلوگ نے

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجه كتاب النكاح باب ما جاء في فضل النكاح\_

فر مایا ہے کہ جس معاشرے میں تقسیم دولت کا نظام غلط ہوجاتا ہے وہاں خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔
جہاں دولت کا ارتکاز ہوگا' وہاں عیاشیاں ہوں گی' وہاں گلجھرے اڑائے جائیں گے'
اور جہاں فقر واحتیاج ہوگا وہاں انسان حیوان بن کررہ جائے گا۔ اعلیٰ خیالات' اللہ کی طرف
توجہ وا نابت اور اللہ کے ساتھ لولگانے کا تصور اس کے حاشیہ خیال ہی سے باہر نگل جائیں گے
اور انسان حیوان بن کررہ جائے گا' لدواونٹ یا کولہو کا تیل بن کررہ جائے گا۔ حضور تُل ایکٹی نے
فر مایا ہے: ((گاد الْفَقُورُ أَنْ یَکُونَ کُفُورً)) (۱) "قریب ہے کہ فقر کفر تک لے جائے '' عبد

ونیانے تیری یاد سے بے گانہ کردیا تھے سے بھی ول فریب ہیں غم روزگار کے!

بہر کیف قرآن مجیداس قوت کو جو مجاہدہ مع النفس سے حاصل ہوتی ہے عظم کے استیصال

کے لیے استعال میں لاتا ہے۔ قرآن کا فلسفہ جو میری مجھ میں آیا ہے وہ یہ ہے کہ عبادات جو

زض ہیں ان کا الترام اور نوافل کے اندراعتدال — اوراس قوازن کے ساتھ اصل قوت جو

لاس سے پیدا (generate) ہوتی ہے اس کا رُخ ظلم کے استیصال کے لیے موڑ دیا جائے۔

لیکن لفظ کم کو مجھ لیس کہ اس کا مفہوم کیا ہے۔ ظلم کے معنی حق تلفی کے ہیں اور سب سے بڑا ظلم

شرک ہے ازروئے الفاظ قرآنی: ﴿إِنَّ السِّرِ لَ لَفَلْلُم عَظِیْم ﴿ ) ﴿ لَقَمَن اللَّهِ مِنْ لَكُو اللَّهِ مِنْ لَمُ اللَّهُ عَظِیْم ﴿ ) ﴾ ﴿ لقائل ہے بو معاشرے میں تین طحول پر ہورہا ہے۔ یعنی سابی سطی پر امالی ہے بو معاشرے میں تین طحول پر ہورہا ہے۔ یعنی سابی سطی پر اموا ہے اور کوئی اور کی استحمال پیدا ہوا ہے اور کوئی اور کی استحمال پیدا ہوا ہے۔ اور کوئی اور پھولوگ وہ ہیں جو استحمال زدہ (exploited) ہیں اور پھولوگ وہ ہیں جو استحمال زدہ (exploited) ہیں اور دولت مندول کے کوں کے لیے جو پچھ ہو و غیر کی اولاد کے لیے ہیں اور پھولوگ وہ ہیں جو استحمال زدہ (میکوم کی تقسیم ہوگئ ہے بھی کی اولاد کے لیے نہیں ہے۔ ای طرح سابی سطی پر جرہے ماکم اور گلوم کی تقسیم ہوگئ ہے کھی کو مت کررہے ہیں اور پھوکھ میں کررہ گئے ہیں۔ علامہ اقبال نے کہا تھا رہو '' تمیز بندہ و آتا فسار آدمیت ہے'' بندہ و آتا کی پیقسیم درحقیقت بہت بڑا ظلم ہے۔

پھوکومت کررہے ہیں اور پھوکھ کو بین کررہ گئے ہیں۔ علامہ اقبال نے کہا تھا رہو '' تمیز بندہ و آتا فسار آدمیت ہے'' بندہ و آتا کی پیقسیم درحقیقت بہت بڑا ظلم ہے۔

جان لیج ظلم جاہے اللہ کے ساتھ ہور ما ہوبشکل شرک یاظلم سیاس سطح پر ساجی سطح پر یا

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الايمان\_ بحواله مشكاة المصابيح كتاب الآداب وضعيف الحامع الصغير وزيادته للالباني ع: ١٤٨٠ عـ

معاثی سطح پر مور با مؤ قرآن چاہتا ہے کہ اہل ایمان میں وہ روعانی قوت پیدا ہو جو اس کی اصلاح کرسکے۔چنانچفر مایا گیا:

﴿ لِمَا لَيْهِ اللَّهِ يُنَ الْمَنُوا كُونُوا قَوْمِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ ﴾ (النساء: ١٣٥) "اكوكوجوا يمان لائ مؤقاتم ربوانساف بر كوائل دوالله كيك

﴿ يَكَايَّهُ الَّذِيْنَ الْمَنُوا كُونُوا قَوْمِينَ لِللهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسْطِ ﴿ ﴾ (المائدة: ٨) ''اكوكوجوا ئيان لائة بؤكر عهوجاؤالله كواسط انساف كي كواي دينے كے لئے۔''

ای طرح سورة الحدید میں ارسالِ رُسل اوران کے ساتھ انزالِ کتاب ومیزان کا مقصد يه بيأن فرمايا كيا: ﴿ لِيَقُومُ النَّاسُ بِالْقِسُطِيَّ ﴾ (آيت ٢٥) " تا كه لوگ عدل وقيط پر قائم موجائيں''۔ ہاں!اگرنظام عدل وقسط قائم ہوگیا ہے تواب موقع ہے اب آپ تقرب بالنوافل کے اندرجتنی کثرت جاہے کرلیں۔اس لیے کہ عدل کا ماحول قائم ہو چکا ہے حق دار کوحق مل رہا ہے جمارے ہاں بھی جن حضرات کا ابتداءً اس بات کی طرف رججان ہوا' و ہ اس لیے تھا کہ انہوں نے دیکھا کہ سیاسی نظام میں جو بگاڑ آگیا ہے اس کی اصلاح اب ناممکن ہے۔ بار بارکوشش کی همیُ ' حضرت حسین <sub>اللط</sub> کا اقدام ' مجرحضرت نفس ز کی<sub>ن</sub>گی کوشش 'اس طرح کی مختلف کوششیں کی تکئیں' کیکن پھرتواس کے ساتھ ایک طرح سے مصالحت ومفاہمت کر لی گئی اور توجہ کو دوسرے کاموں کی طرف مرتکز کیا گیا۔اس طرح سے ہارے ہاں خانقا ہی نظام وجود میں آیا۔لیکن اس میں اصلاح ہوتی رہی۔انیسویں صدی میں سیداحمہ بریلوی ادر شاہ اساعیل شہیدرحہما اللہ نے ا یک عظیم الثان تحریک اٹھائی جو' 'تحریک شہیدین' کے نام سے معروف ہے۔ آپ کے علم میں ہوگا كەسىدصاحب سلوك كے تمام سلاسل يعنى نقشبندية سېروردية چشتيداور قادريد ميں بيعت كرنے كے بعدائي مسترشدين سے 'سلسله محديدً كَانْتُوْا ' ميں بيعت ليتے تھے۔سلسله محديہ جہاد وقبّال والاسلسلہ ہے۔ اس میں اعلاء کلمتہ اللہ کی جدو جہد کے دوران فقر بھی آئے گا' فاقہ بھی آئے گا، تکلیفیں بھی آئیں گی، یہاں روزے کی سی کیفیات بھی آئیں گی، یہاں نفس کے مرغوبات سے محروم ہونا پڑے گا'اور جونفس کے لیے نا گوار چیزیں ہے'انہیں جھیلنا پڑے گا۔ میرمجامده مع انتفس کا اصل طریقه ہے۔ابتدا کی حد تک اس میں وہی عبادات ٔ صلوٰۃ وصوم

وز کو قاکا ہمام ہے کین اس کے بعد اس کے رخ کو تبدیل کیا گیا ہے۔میرے نزدیک بھی

سلوکِ محری کی امتیازی شان ہے۔ ہمیں رجوع کرنا جا ہے صحابہ کرام جھٹی کی طرف۔ ہم ان کو اپنا آئیڈیل سمجھیں گئے وہ سلوک محمدی تا پیٹی کا اصل مرقع تھے۔ نبی اکرم کا پیٹی کی تربیت و تزکید کا اصل product اور نتیجہ تو صحابہ کرام جھٹی کی شخصیات ہیں۔

تقرب بالفرائض اورتقرب بالنوافل حديث كى روثني ميس

'' حضرت الو ہر یہ وہ اللہ سے دوایت ہے کہ رسول اللہ می گھی نے فر مایا کہ اللہ عبارک و تعالی فرما تا ہے: جس کس نے میرے کس ولی سے دشنی رکھی تو اُس کے فلاف میری جانب سے اعلانِ جنگ ہے ۔ اور جن اعمال سے میرا بندہ میرا قرب افتیار کرتا ہے اُن میں سے مجھے سب سے زیادہ محبوب وہ اعمال ہیں جو میں نے اُس پر فرض تھہرائے ہیں۔ اور بندہ نوافل کے ذریعے سے میرے قریب میں اُس سے محبت کرنے لگنا ہوں۔ پس جب میں اُس سے محبت کرنے لگنا ہوں۔ پس جب میں اُس سے محبت کرنے لگنا ہوں۔ پس جب میں اُس سے محبت کرنے لگنا ہوں تو اُس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اُس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اُس کا ہی ہیں جاتا ہوں جس سے وہ وہ کھتا ہے اور اُس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ کھتا ہے۔ اور اگروہ مجھ کی آئے میں اور اگروہ مجھ سے پناہ طلب سے کوئی سوال کرتا ہے تو ضرور اُسے عطا کرتا ہوں اور اگروہ مجھ سے پناہ طلب سے کوئی سوال کرتا ہوتو ضرور بناہ و بناہ وں ۔''

رہ ہے۔ سرریہ دیا۔۔۔۔ پیجو میں نے عرض کیا تھا کہ التزامِ فرائض ضروری ہے' اس شمن میں پیرواضح رہے کہ فرائض میں عبادات لیعنی نماز روزہ' زکو ۃ اور جج بھی ہیں' فریضہ کا قامت دین بھی ہے اور فریضہ ک

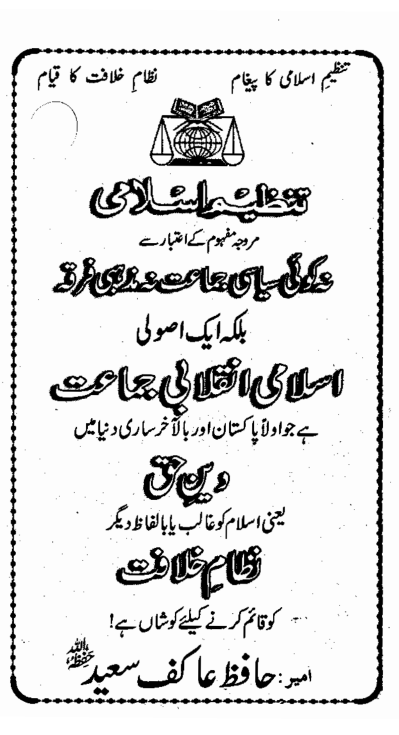
<sup>(</sup>١) صحيح البخاري كتاب الرقاق باب التواضع

دعوت وتبلیغ بھی ہے۔ ابتما کی فرائف میں اپنی امکانی صد تک برخص مکلف ہے کہ اس میں حصہ لے۔اس کے بعد تقرب بالنوافس ، مقام ہے۔اس حدیث کےمطابق اللہ تعالی کے نزدیک قرب كامقدم درجة تقرب بالفرائض ہے اور محبوب ترتقرب بالنوافل ہے۔اگر عدل وانصاف كا ما حول قائم مو چكا مو دين كا بول بالا مو چكامو ﴿ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ \* إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوْفًا ﴾ (الاسراء)''حق آگيا اور باطل مٺ گيا' بِشك باطل تو ہے بی مٺ جانے کے ليے'' کی شان طاہر ہو چکی موتو پھرتو پوری قوت کا ارتکا زنقر ب بالنوافل ہی پر ہوگا۔اس طرح کا قرب احادیث نبوی منافق است ابت بے ان الفاظ کے اندر کوئی ابہام نبیں۔اس حدیث کی شرح میں ابن عربی جوبعض حضرات کے نز دیک بہت ہی مبغوض ہیں نے بہت ہی عجیب بات کمی ہے۔ان کا کہناہے کہ تقرب بالنوافل کا نتیجہ بیدلکتا ہے کہ اللہ انسان کا ہاتھ بن جائے اللہ انسان کا کان بن جائے اللہ انسان کی آنکھ بن جائے ۔لیکن تقرب بالفرائض کا متیجہ یہ ہے کہ انسان الله كا باتھ بن جاتا ہے كوئكمات وه انسان دين حق كا يول بالاكرنے ميں لگا ہوا ہے أيه الله كامد كارين كياب أسكانا صرين كياب -اس ليه كدالله كاشان بيب: ﴿ شَهدَ اللهُ أَنَّهُ لَا اِللَّهِ اِلَّا هُوَا ۚ وَالْمَلْئِكَةُ وَاُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ ۗ﴾ ﴿ آل عمران:١٨)'' الله نے گواہی دی ہے کہ کوئی معبود نہیں اُس کے سواا اور فرشتوں نے اورعلم والوں نے بھی وہی عدل کا قائم كرنے والا ب ' يو جو بھى اللہ كے دين كى سربلندى كے ليے جدوجبد كرر باب محت و کوشش کررہاہے' گویاوہ اللہ کا ہاتھ بن گیا ہے اس کا دست و باز و بن گیا ہے۔وہ اُس کام میں لگا ہوا ہے جواللہ کو پسنداور محبوب ہے۔اس کی بہترین تعبیر علامدا قبال نے فرمائی ہے ع " اس ہے اللہ کا بند ہ مومن کا ہاتھ ! ' بینی دین حق کی اقامت واشاعت کی جدوجہد کرنے والا ایک گروہ جو''حزب اللہ'' کی شکل اختیار کرلے میلوگ اللہ کے محبوب اور پسندیدہ بندے ہیں۔ ا قبال ہی نے ایسے افراد کے بارے میں کہاہے ج ''صورت شمشیر ہے دست وتضامیں وہ توم!'' سورة الانبياء كالفاظ ياوآرب بين فراما: ﴿ بَلُّ نَقَدُفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ ﴾ (الانبياء: ١٨) "جمضرب لگاتے ہیں باطل پرتن کے ساتھ" ۔ بیاللد کی سنت ہے۔ عیزہ کار رہا ہے ازل سے تا امروز چراغ مصطفوی سے شرار بولہی! بی توت بنا در حقیقت سلوک اسلامی اور سلوک روحانی کی معراج ہے۔ اگر کماب وسنت اور

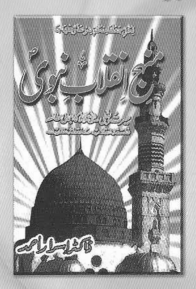
سرتِ صحابہ "سلوک کی منازل کو مجھا جائے تو یہی ہے جو پھے سامنے آتا ہے۔ چنا نچ تقرب اللہ اللہ کے لیے دو کام کرنے ہوں گے۔ ایمان میں گہرائی پختی اور یقین بیدا کرنا ہوگا ' معرفتِ ربّ بیدا کرنا ہوگی۔ پھر فرائض کے ذریعے اللہ کے قرب کا راستہ طے کریں اُس وقت تک جب تک کہ حق کا بول بالنہیں ہوجا تا 'ظلم کا استیصال نہیں ہوجا تا۔ اگر وہ وقت آجائے تو تقرب بالنوافل کا راستہ کھلا ہوگا۔

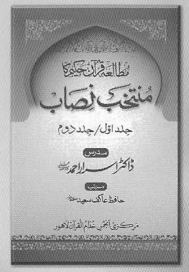
آخری بات بیکه اس سلوک میں قوت ارادی درکار ہے۔ جس شخص کے اندر بیعزم ادر اراده پیدا ہوجائے'اگر وہ خود توی الارادہ ہے تو'' قرآن وسنت'' اور''سیرت النبی وسیرت صحابہ "'ایی دوآ نکھیں ہیں جن ہے وہ رائے خود طے کر لے گا لیکن اگر قوت ارادی کمز در ہو' جیے کہ اکثر لوگوں کی ہوتی ہے تو کسی تو ک البت ماحب عزیمت مخص کی صحبت اوراس کا قرب درکارہ اس کے زویک رہ کراس کی مصاحبت کے ذریعے انسان راستہ طے کرسکتا ہے۔جبیا كرقرآن مجيدين آتا ہے: ﴿ كُونُوا مَعَ الصَّدِقِيْنَ ﴿ التوبة ) " بَحُولَ كِماتَه مِرْ جاوً" \_ دراصل بيب ووسلسلة ارشاد جو چلا آر باب ككسى قوى البت، قوى العزم حض كم باته ين ہاتھ وے دیا جائے جس پرول ٹھک جائے کہ بداللہ کا بندہ ہے بہرو پیانبیں ہے بدوا قف راہ ب رائے کے نشیب وفراز کو جانتا ہے جانتا ہے کہاں کہاں غلط موڑ آتے ہیں ایسے محض کے ساتھ رشتہ استوار کیا جائے۔ای کا نام بیری مریدی ہے۔مرید کہتے ہیں ارادہ کرنے والے کو۔ اگراللہ تعالیٰ اے کسی ایسے مخص تک پہنچا دے جس پرانشراح ہوجائے ول گواہی دے کہ یہ اللہ کا بندہ ہے اس کے اندر خلوص واخلاص ہے کیے جا تعتاصیح راہ پر چلائے گا' واقف راہ ہے وین کا جاننے والا ہے چربہ کہ اس دور کے تقاضوں کو بھی جانتا ہے اس دور کی مشکلات ہے بھی واقف ہے تو ایسے مخص کے ساتھ تعلق قائم کر لیٹا یقیناً بہت مفیداور بہت ممہ ہے۔اور میں مجمتا ہوں کہ بیہ ہمارے عام مشاہدے کے مطابق ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ خربوزے کود کھ کر خربوزه رنگ پکرتا ہے۔ای طرح صحبت اورمعیت سے بھی مخصیت پراٹر پرتا ہے'اگر چاس کی شرائط کڑی ہیں محض رسما تعلق قائم کرنا یا خانہ پری کرنا میرے نز دیک کسی درجے میں مفید نہیں ۔ اللہ تبارک و تعالیٰ ہمیں اپنی سچی معرفت اور تعلق عطا فر مائے ۔ آئیں!

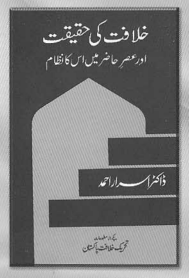
اقول قولي هذا واستغفر الله لي ولكم ولسائر المسلمين والمسلمات 🔾



# دیگر مطبوعات









انجهن خدامُ القرآن سندھ ( قرآن اکیڈمی) کراچی